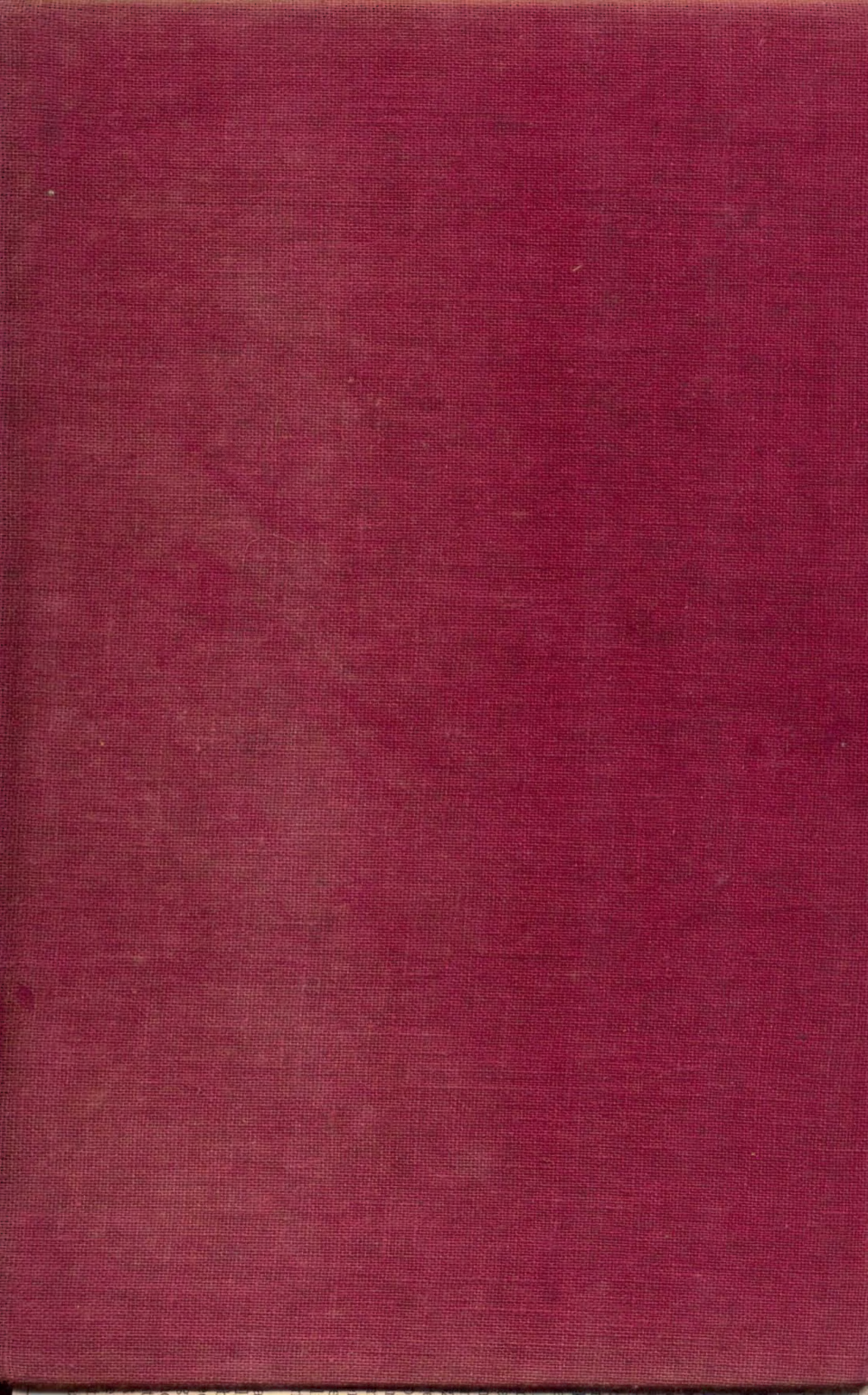
# प्रत्यभिज्ञा दर्शन और माया

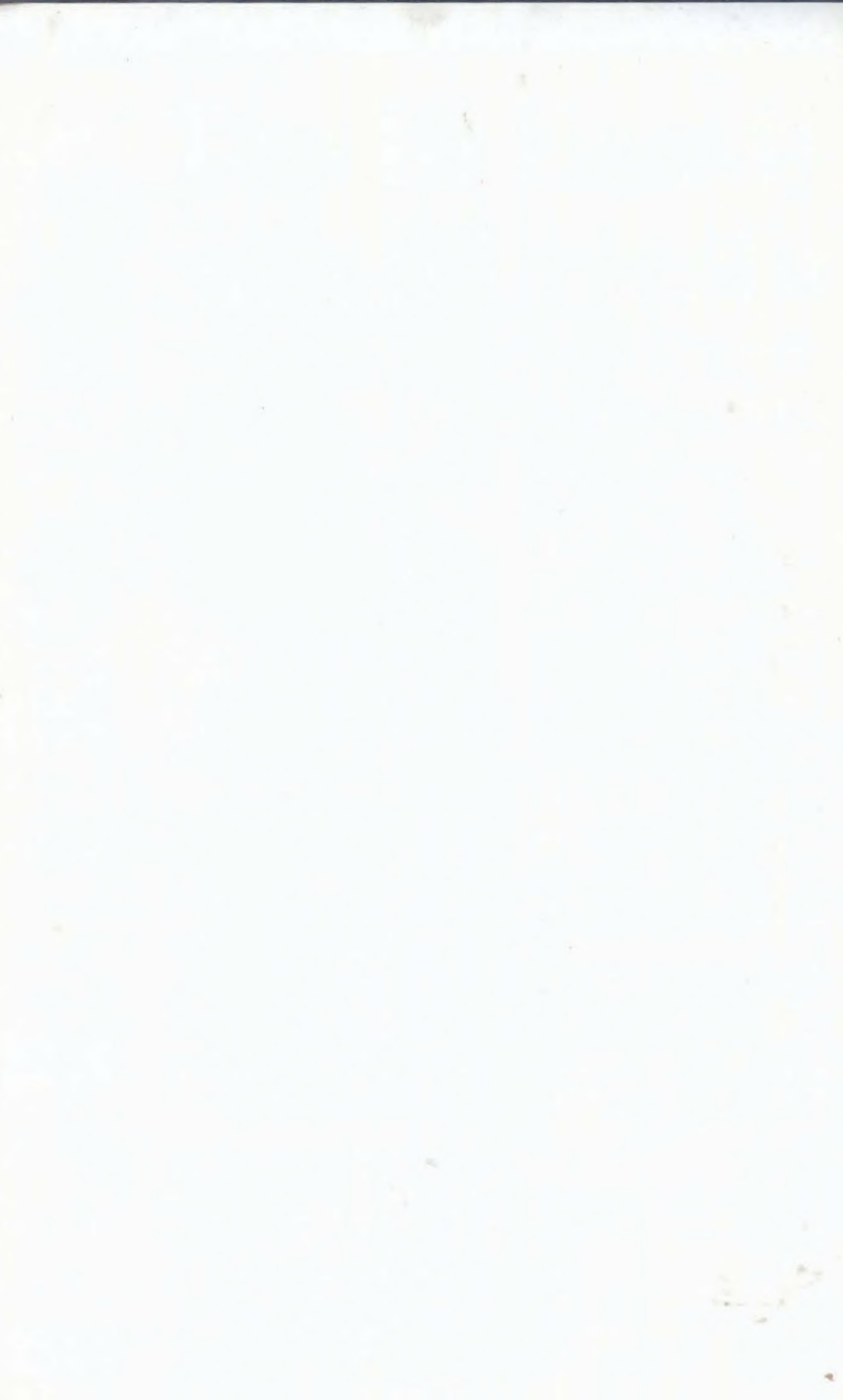
PHILOSOPHY OF RECOGNITION AND MĀYĀ

वर्ष्यं पिदासास्य महेश्वरस्य सस्यं जनस्याप्युपकारमिद्धन् । समस्तरं पत्सम्बादि हेर्नु तस्पत्पभिज्ञामुपपादया । म

विशालप्रसाद त्रिपाठी



## प्रत्वभिज्ञा दर्शन और माया



## प्रत्यभिज्ञा दर्शन और माया

काइमीर शैव दर्शन के परिप्रक्ष में विदव-रचना-प्रक्रिया की समीक्षा

विशालप्रसाद त्रिपाठी

एम०ए०, दर्शनाचार्य, पीएच०डी०

पेनमेन पब्लिशर्स, दिल्ली

**पेतमैन पिंक्लशर्स** 24/30, शक्ति नगर दिल्ली-110007

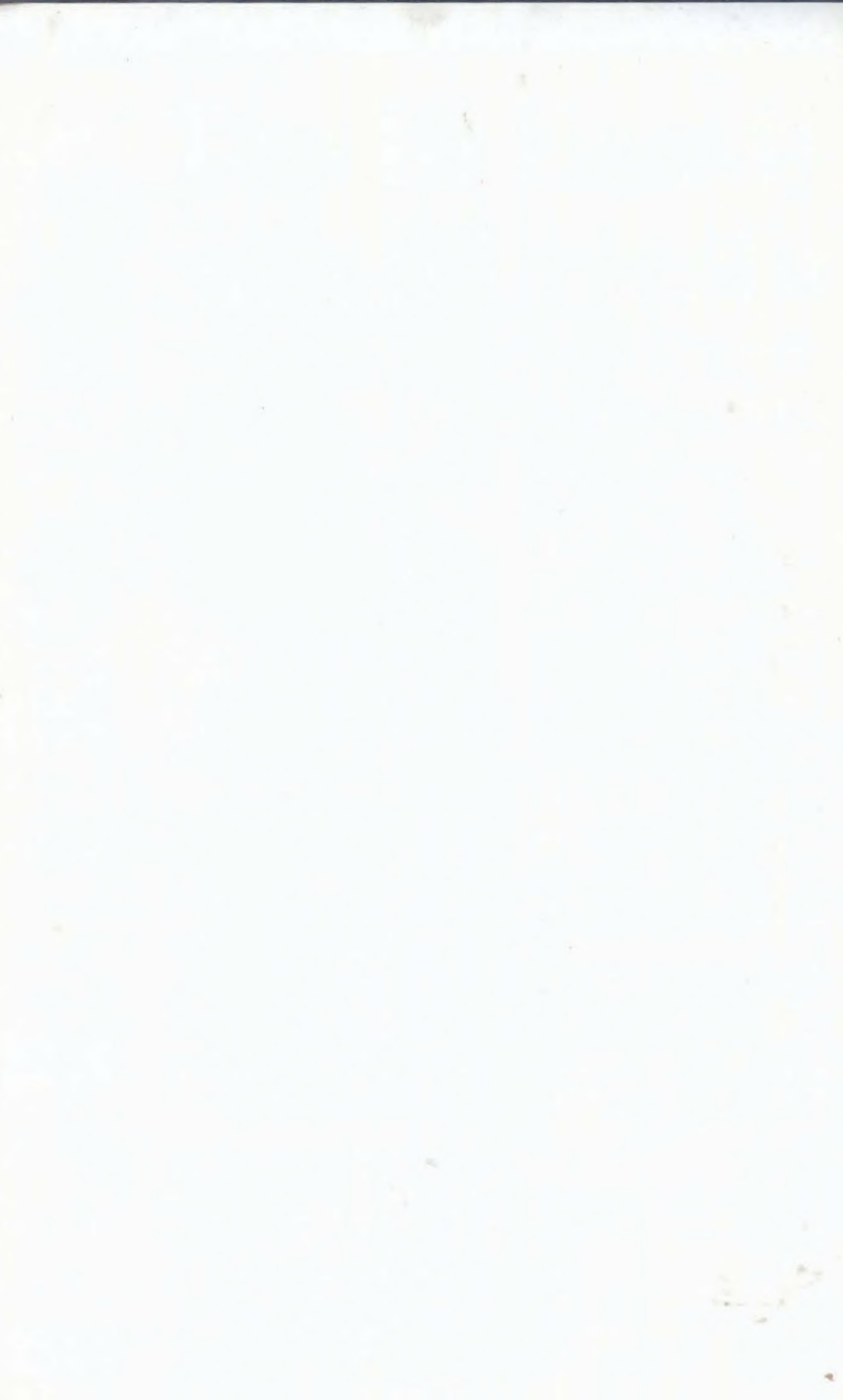
1990, त्रिपाठी, विशालप्रसादप्रथम संस्करण 1990

आवरण: चन्द्रप्रकाश

मुद्रक : रिवन्द्रा प्रिटिंग प्रेस, मौजपुर, दिल्ली-110053 (भारत) प्रकाशक : पेनमैन पब्लिशर्स, दिल्ली

PRATYABHIJNA DARSHANA AUR MAYA by Tripathi, V. P. (Philosophy, Sanskrit, Aesthetics, Hindi Literature). निखिल संस्कृत वाङ्मय
के
असाधारण अधिकारी
तथा
वेद एवं वेदान्त
के
मर्मज्ञ विद्वान्
महामनीषी
गुरुकल्प
प्रो० त्र्यम्बक गोविन्द माईणकर

की पुण्यस्मृति में



# पुरोवाक्

डाँ० विशालप्रसाद त्रिपाठी की शोध-कृति 'प्रत्यिभज्ञा दर्शन और माया' से सामान्य रूप से संस्कृत-जगत् तथा विशेष रूप से भारतीय धर्म एवं दर्शन के प्राध्यापकों, छात्रों तथा जिज्ञासुओं को परिचित कराने के लिए इन पंक्तियों को लिखने में मुझे अपार हर्ष का अनुभव हो रहा है। विक्रम की उन्नीसवीं और वीसवीं शताब्दियों में संस्कृत-वाङ्मय की विविध विधाओं को लेकर पर्याप्त शोध-कार्य सम्पन्न हुए हैं। किन्तु काश्मीर शैव दर्शन के क्षेत्र में शोध-कार्य उस अनुपात में नहीं हो पाया है। यहां तक कि इस क्षेत्र के अनेक मूल-ग्रन्थों का भी समुचित रूप से प्रकाशन भी नहीं हो सका है। इसका एक प्रमुख वारण इस विधा की दुरूहता एवं उसका साधनागम्य होना है। डाँ० त्रिपाठी ने इन कठिनाइयों के वावजूद इस विषय पर शोध-कार्य करने का जो साहस दिखाया उसका भी रहस्य है और वह यह कि लखनऊ विश्वविद्यालय के प्रो० कान्तिचन्द्र पाण्डेय का आशीर्वाद इन्हें प्राप्त था जिन्होंने अपना सारा जीवन इसी विधा की साधना में विनियोजित कर दिया।

डाँ० त्रिपाठी के दिल्ली विश्वविद्यालय में पी-एच० डी० के पंजीकरण से लेकर सामग्री-संकलनादि कार्यों में मेरा योग रहा है। अन्ततोगत्वा प्रबन्ध की प्रस्तुति भी मेरे ही निर्देशन में हुई जिसके फलस्वरूप मैं आदि से अन्त तक इस कार्य से सर्वथा संजग्न रहा। डाँ० त्रिपाठी की सारी कठिनाइयाँ एवं उनके समाधान के लिए किए गए अथक प्रयास से मैं पूर्ण परिचित हूँ। इन्होंने इस कार्य को पूरा करने में जिस निष्ठा और धैर्य का परिचय दिया वह सर्वथा अभ्यहंणीय है।

भारतीय दर्शन में माया की अवधारणा को समीक्षक अद्वैत वेदान्त की दुर्बलता मानते रहे हैं। उनका कहना है कि वेदान्त ने अद्वैत तत्त्व को युक्ति और तर्क से प्रमाणित करने में असमयं होकर माया का आश्रय लिया है। अन्यथा अमूर्त चैतन्य तत्त्व का मूर्तिमान् इस जगत् के रूप में प्रतिभासित होने की बात बुद्धिगम्य नहीं होती। वेदान्त के द्वारा इस सम्बन्ध में उपस्थापित रज्जु-सपं का निदर्शन इसलिए संगत प्रतीत नहीं होता कि वहाँ रज्जु और सपं की स्वतन्त्व सत्ता तो होती है। तमी रज्जु में सपं की श्रान्ति सम्भव है। पर वेदान्त में जगत् की परमार्थ सत्ता मान्य न होने से ब्रह्म में उसकी श्रान्ति कैंसे हो सकती है ? आधुनिक विज्ञान ने स्थूल परमाणुओं को तोड़कर उनके अमूर्त

ऊर्जा में गरिवर्तित होने तथा उससे पुनः परमाणुओं की संघटना होने के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है जो बुद्धिगम्य न होते हुए भी वैज्ञानिक प्रक्रिया से अनुभवगम्य है। इसी प्रकार अमूर्त आत्मा का स्थूल भौतिक परमाणुओं के रूप में प्रतिभासित होने की रहस्यमय प्रक्रिया ही संभवतः माया है। चूंकि अमूर्त चैतन्य इतना सशक्त है कि वह मूर्त परमाणुओं के रूप में प्रतिभासित हो जाता है तथा उन्हें आत्मसात् भी कर लेता है। ऐसी स्थिति में स्थूल परमाणुओं से निर्मित इस जगत् को मिथ्या कहना कहाँ तक समीचीन है? प्रत्यभिज्ञा दर्शन में भी माया को स्वीकार किया गया है तथा उसे शिव की अनन्य शक्ति माना गया है। साथ ही शिव से जगत् का आविभाव भी होता है किन्तु आविभूत जगत् को यथार्थ स्वीकार किया गया है। यहाँ भी विशुद्ध चैतन्यराशि शिव से जड-चेतनमय जगत् के आविभाव की प्रक्रिया भी रहस्यात्मक ही है। फलतः, काइमीर शैव दर्शन को भी माया की अवधारणा स्वीकार करनी पड़ी।

डॉ० त्रिपाठी ने प्रस्तुत ग्रन्थ में उपर्युक्त एवं इसी प्रकार की अन्य दार्शनिक गृत्थियों को युक्ति एवं तर्क के सहारे सुलझाया है जिसमें इन्होंने इस क्षेत्र में हुए आधुनिकतम अनुसन्धानों का सदुपयोग भी किया है। मेरा विश्वास है कि डॉ० त्रिपाठी की यह कृति काश्मीर शैव दर्शन तथा सौन्दर्यशास्त्र के अध्येताओं में अवश्य लोकप्रिय होगी तथा इस विधा को लेकर शोधाथियों और आधुनिक मारतीय साहित्यिक चिन्तन पर अक्षुण्ण रूप से प्रत्यिभज्ञा दर्शन के प्रभाव को समझने में सहायक सिद्ध होगी। ऐसी उत्तम रचना के लिए मैं डॉ० त्रिपाठी को बधाई देता हूँ तथा कामना करता हूँ कि वे निरन्तर शोध-कार्य में संलग्न रहकर इस विधा के रहस्यों को सर्वसामान्य विद्यायियों एवं जिज्ञासुओं के लिए सुलभ करायें।

अक्षय तृतीया, सं० 2047 संस्कृत विभाग, दिल्ली विश्वविद्यालय दिल्ली। वजमोहन चतुर्वेदी

## आमुख

मापायाय नाकर वेशस्त की बिनि र अध्वारणा है। येथीं तथा उपनिवदीं में अनरपत भाषा पर का शिक्षियांग राजार्ग स्वरूप विकास-रचनाबोध में सरामें हे <sup>(</sup>िया है। यह एमें ब्राग्न का अन्य शिवित मानसे हे तथा तिष्य-प्रवास को रचना पुत्र विस्तार की बोर्ट से इतारी । संस्थार मिला स्त्रीकार करने '। बेडी के नवानात्तर चलने जानी प्रामन्धारा में भी माना की उन मनिका को स्वीकार किया गणाह । मानिनीनी जयास्त्र से प्राप्त साया की धारणा को कार्यान जोच बोब बमबा विकासन में प्रमुख स्थान दिया गया है। िन्तु जर्म राजर इसका उपयोग जगत का मिध्याटन प्रशिपादिन करने के जिए करने हु, बहा जियाहबदाई। इसकी भागका उपन ने यथा कि सिद्ध करते में भागों है। उनकी बाह्य में गाँउ के दो गाउँ जुल एवं प्रमुख । शब गरिट नो निव की स्वतंत्र इच्छा का प्रतिपालन है, किन्तु अशब नुष्टि का आभास गासा अवित हारा ही सम्भव है। यह जिब की अपोहन सवित है जियके बारा शिव में जिल्ला बिक्न भिन्न जैसा प्रतीन होता है। साकर बेबान में ब्रह्म के अतिरिक्त शब कुछ निष्या है कित्तु विकलात्त्र में अगत् का कतां, जगत्का कारण तथा जगत्तीनों की ही यथार्थ नला है। इसरे निधीं मे प्रशासा प्रांगिति का साधन तथा प्रमेय सीनों ही प्रधाये है। इहि अगन अपने कना में जन्म रिका नहीं तो उनका स्वरूप हैंसे भिल्ल हा सहसाह ? इन तथा एवं जैनी कुछ अस्य नमस्याओं की लेकर गाफरोचर बेदास-सिलाकों ने सकर को विचारवारा में कुछ प्रदन-चिन्न वना विषे थे। उसके विवरीत सोमानरः से लेकर अभितवन्ति सक नती कार्यार अंब जिल्तकों ने अगनुकी यथानं सम्बन्धी धारणा का समयंत्र ही नहीं किया अपितृ उसे उत्तरोत्तर पृष्ट किया ? तथा विश्व-रचना-प्रक्रिया में माया की अनिवार्यता को निविवाद माना रे। पुरुऐसे ती प्रजन पे जिल्होंने मुझे प्रस्तृत ग्रन्थ की रचना के लिए प्रेरित किया। भाकर वेदान्त में माया के स्थम्प को लेकर तो अनेक कार्य हो चके ह किस्तु कार्रमीर शिवाद्वयताद में इस पक्ष को लेकर अभी तक कोई स्वतस्य कार्प नहीं हुआ था। उत्पत्नकृत चीरवरप्रत्यमिला जिनिववगत की 'विमिणिनी' जीर इनके तत्वाचीक आदि ग्रवीं के अनवरत अनुशीवन ने मुझे इस समस्या की धोर उन्मुख किया। अन्तः प्रस्तुत जन्य में मैंन माया के इसी तुलनात्मक स्वरूप तथा विश्व रचना-प्रक्रिया में इसकी भूमिका पर विचार किया है।

इस ग्रन्थ को मैंने सात उन्मेषों में विभक्त किया है। मेरे अध्ययन का मुख्य केन्द्र-विन्दु काश्मीर जैय दर्शन रहा है। अनः प्रस्तृत जन्तमं में मैंन मूल कैय दर्शन पर विचार करना उचित समझा। इसके प्रथम उन्नेष में गैंद धर्म के मूलतन्त्र, उनके दर्शन के रूप में विकचित होने की प्रक्रिया एवं इतिहान तथा इसकी दर्शन के रूप में प्रतिष्ठा की चर्चा की गई है।

दूसरे उत्मेष में त्रिक साहित्व में मध्या बद्ध के प्रयोग का अनुसन्धान करने का प्रयास किया गया है। इसमें स्नोत-साहित्य अर्थात् मृत तन्त्रों. सूत्र एवं कारिका-साहित्य तथा व्याख्याग्रन्थों में इस पद के प्रयोग एवं विस्तार पर विचार किया गया है।

तिकशास्त्र में हम दर्शन विशेष को प्रत्यमिना दर्शन कहते हैं। यह अभि-धान इसे इस दर्शन के अनुसार जान के नाधन को आधार प्रनाकर दिया गया है। अतः तीसरे उत्पय में सांत्य एवं बाँद्ध दर्शनों में इसके प्रतिभास को खोजने का प्रयत्न किया गया है।

चौथे उन्मेप में देत तथा अद्वैत वेदान्त प्रस्थानों में माया के स्वरूप का विवेचन किया गया है।

पांचवें उन्मेष में माया, विकल्प तथा अधिवा आदि अवधारणाओं का नुलनात्मक समीअण किया गया है। इसके नाव ही इस उन्मेष में मावा तथा मिस्टिसिक, म पर भी एक मुध्न दृष्टि डालने का प्रधान किया गया है।

छठे उन्मेष में अद्वैत वेदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन के अनुसार माया के स्वस्पों की तृत्वना अथवा दूसने अवदों में विश्व-रचना-प्रक्रिया की तृत्वनात्मक व्याप्या प्रस्तृत की गई है। इसमें ब्रह्म एवं शिव की अनन्य शिवन माया की विश्व-रचना-प्रक्रिया में सुमिका तथा इनकी अनिवार्यता पर विस्तृत विचार किया गया है।

सातवें उन्मेष में इम तत्व को लेकर जो निष्कर्ष निकाले गये हैं उनकी जबी है। उसमें यह प्रतिपादित करने का प्रवास है कि मध्यावाद की परिणाति काल एवं अकाल सिद्धान्तों के रूप में देखी जा सकती है। वस्तुतः प्रत्ययवादी तथा वस्तुत्रत्ययवादी दर्शनों में मावा की परिकल्पना में काल एवं अकाल सिद्धान्तों के उद्भावक तत्व विद्यमान है। अतः इस अन्तिप उन्नेप में इसी तथ्य को निरूपित करने का प्रयास किया गया है।

लव्यत्र विश्वविद्यालय में अर्त अध्ययन-काल में मुझे तरकालीन सम्कृत

विभागाध्यक्ष, शंबदर्शन एव मान्दर्यशास्त्र के मर्मज्ञ मर्गार्था स्वर्गीय प्रो० कास्तिचन्द्र पाण्डेस का सास्तिहा तथा संसर्ग प्राप्त था । आज काण्मीर जैब-चिन्तन के क्षेत्र में रहे जो भागति है उनका श्रेय उन्हों को जाता है। उनका पुण्यासण्य मेर लिए आज भी संबंध बना हुआ र । भारतीय बाङ्मय के मुर्धत्य विद्वान् डिक्लो लियक्सियाल- के सरुहुत-विभाग ने पूर्व अध्यक्ष स्वर्गीय प्रोठ ्यम्बक् गोबिन्द मार्रिक्ष र अपने दिन्न्ती-प्रतास के दौरान तथा यहाँ से बम्बई और पुने जान के पन्चान् भी समामनामन पर मिलने पर तथा पन-व्यवहार द्वारा मुझे अपने जोध-कार्य के प्रति प्रेरणा आर प्रोत्साहन देते रहे है। आज उस कार्य के पृथ्त स्थाप में पहाणन के अवसर पर से उनकी पुष्पत्मति को प्रणाम करता ती। दिल्ली विध्वविद्यालय में संरक्षा के वरिष्ठ प्रोक्तेगर गाँ० व्रथमीटन चपुर्वेदी के प्रोप्तमाहन और निर्देशन के जिला को यह कार्य हो ही मही सकता था। न केवल ने र पीएन० डी० के जोधप्रवस्थ के निर्देशन, स्पिन् इसके प्रकाशन के सम्बन्ध में भी उल्लोग जा जमुल्य सुनाव तका महावता की ह उसी का परिणाम ह कि मह पूरतक अपके सामन है. अनः उनके प्रसि कृतक्षा अपने करने हुए में अज्ञासन । अस्तुनः, मलस्य में पंत्रन्तर ग्रीर के लिए यहा पंजीवरण বিহনী বিঃললিলাখন হৈ বুলি িনাৰে কৈ বংলালীৰ স্থাৰক সাৰীৰ স্থা प्रवासीस प्राथंति। चिन्तन के स्थ्यप्रतिष्ठ विहान् घो० सुरेन्द्र बार्निये के निर्देशन में हुं। था। उसके निर्देशन की एक जल्छी प्रणानी थी। पड़ोस में रहत के कारण मुले अने भाग धमने का पर्याप्त अवसर निलमा था: जोर उस असणकाल के 👉 वह कर बोध के सम्बन्ध में जिल्ली मृत्यवान और मार्थक बार्व कर जात अर्थ न केयत मुझे जीयो मुख समी ने पहा जाहीनी भी। विक अपने यो र-विकार के आंत्र नरे मोच को एक निविधार दिया प्रधान करती थी। साड के उसके के लिएस चरण के इन अभी की डार नार्रालंग के साथ जीते ता कहत: प्रपास करता है भीत जा इस पुस्तक के प्रकारमा के अवसर एक उनने अनि अधिक आभार अकट करना . । भारतीय दर्शन के क्षत्या । विद्वान तथा हिस्दी साहित्य के हुनी साहित्यकार प्रोठ देवराज ने भी मुझे . स पुरत र हि प्रकाशन के सम्बन्ध में पर्याप्त क्षेण्या प्रवास की है अतः उन्हें प्रति भी ने स्वीरिक स्थापता प्रश्व करता है। श्री सम्पूर्णनेवर समस्त विश्वपितालक रेट गोमान कुपर्ती, अक्षेत्र त्रां० विद्यानितास मिश्र भी पदा-कदा मिलल पर पुस्तराके प्रशासन की सार दिलाते रहे हैं स्त अ।ज मैं उनके प्रति भा आधार लड़ा अस्ता अपना गर्भण मानता है। तसनङ किल्लिबलालस के 'अभिनयगुरत शवमत एव सीन्दर्य दर्शन सहयान' में प्रयाचक तथा अपन अधिन्त मित्र हार नद्रशीवन रम्शंगों के नाम विचार-विमर्श हाना मुझे नाया की जिल-अवधारणा को स्थान के पर्श न नश्याता मिली है, तकः इनके प्रति भी में अपना स्वेटाधार व्यात करता है। नगे आभार-प्रदर्शन अधूरा रहेगा, यदि में दिल्ली विचवित्रालय के प्रश्तात्वन हमें नार्शाण को अपने जोधकाल के वारान उनके द्वारा दिए गए पदेल्ट सहयोग के लिए द्वन्यदाद नहीं हैता । श्री जवाहरूनाल गुल के गहयोग तथा प्रकाशन-कीयन के दिना थी एन पर क का प्रकाशन सम्भव ही न था, अतः उनकी भी मैं सस्तेह धन्यवाद देता हू ।

गंगा-दशहरा, सं० 2047 सेक्टर 4/664, तिमारपुर, दिल्ली-110054

विशालप्रसाद त्रिपाठी

## सन्दर्भ-संकेत

अ० सु०

अ० गु०, द्वि० सं०

अन्दर्भ

ई० प्र० का०

ई० प्र० वि०

ई० प्र० वि० व्या०

ब्राट स्तीर

का० मं० ग्रं०

गी० र० भू०

गों० हा०

हान्योग्य**े** तन्त्रा०

तस्त्रा० दी०

त० सा०

नी० पु०

नी० म०

न्या० म०

प० च०

प० सा० टी०

पा० मु०

पा० सु० भा०

पं० द०

पं० वि०

प्र० ह०

प्र० ह० ने० प० हा०

जन्भव-सूत

अभिनवगुप्त, द्वितीय संस्करण

अण्टाच्यायी

र्टंग्वर-प्रत्यगिज्ञा-कारिका

इंडवर-प्रत्यभिज्ञा-विमर्गिनी

र्टेश्वर-प्रत्यभिजा-विमर्शिनी-व्यास्या

क्रम-स्तोत्र

काश्मीर संस्कृत-प्रश्वावली

गीवारहस्य-भूमिका गीडपाद कारिका

छान्दोग्य उपनिषद्

तस्त्रालोक तन्त्रानोक-टीका

नुस्त्रसार

नीलमत-पुराग

नीलमत

न्याप मंजरी

परमार्थनर्चा परमार्थमार

परमाथं-सार-टीका

पागुनव-सूत्र

पाणुवन-सूत्र-भाष्य

पंचदर्शा

पचपादिका-बिवरण

प्रत्यभिज्ञाह्दयम्

प्रत्यभिज्ञाहृदयम्, नेशनल

पव्यक्तिंग हाउन

प्रमुखिगकीला प्र० लि० ली० ब्रह्मसूत्र, शांकरमाध्य ब्र॰ मू॰ शां॰ मा॰ श्यवदर्गाता भ० गी० भारतीय दशंन का इतिहास भा० द० इ० भारतीय संस्कृति और साधना भा० सं० सा० महार्थ मजरी म० मं० माध्यमिककारिका मा० का० माध्यमिकवृत्ति मा०व० म: जिन्। विजयनस्त्र मा० वि० तं० रहस्यपचदशिका र० पं० ब्ह्बार्ण्यक उपनिषद् वृहद्याव वदान्त ननव-बोध वे० त० वो० वाकरभाष য়াত খাত गाकरभाष्य, नैतिरीय उपनिषद् शां० भा० तैत्त उप० शिवद्धि शि० द० शिवदृष्टिवृत्ति शि० द० वृ० शिवमुत्र गि० मू० शिवनूत्र विमिशनी शिं गुर वि० इवेनाइबनर उपनिषद् च्येता । सारवकारिका सां वना व सारपतत्त्वकामुदी सां० त० की० नाग्य-सूत्र सां० मू० सवृत्त निकाय सं० नि० मंक्षेपशारीरक मं० गा० **सिद्धान्नेसमग्र**ह

**मिद्धान्त**शिवामणि

स्तवचिन्तामणि

स्पदकारिका

स्बच्छन्दतन्त्र

सि॰ ले॰ सं॰

स्त० चिन्ता०

स्पर कार

নি০ হাি০

स्व० तं०

# विषयानुक्रम

|                         | पुरोवाक्                                          | vii             |
|-------------------------|---------------------------------------------------|-----------------|
|                         | आम्ख                                              | ix              |
|                         | मन्दर्भ-मंकेत                                     | xiii            |
| प्रथम उन्मेष : शैवध     | में एवं दर्शन                                     | 1-32            |
| (雨)                     | शैव धर्म के मूल तत्त्व                            |                 |
|                         | दौय धर्म से दर्शन के विकास का इतिहास              |                 |
| (ग)                     | शैव दर्शन: एक पूर्ण विकसित दर्शन                  |                 |
| द्वितीय उन्मेष : त्रिक  | साहित्य में माया शब्द के प्रयोग                   | 33—51           |
|                         | प्रत्यभिज्ञा दर्शन के स्रोत-साहित्य में प्रयुक्त  | माया पद         |
| (ন)                     | स्त्र एव कारिकानाहित्य में माया पद                | के प्रयोग एवं   |
| , ,                     | अर्थ-विस्तार                                      |                 |
| (ग)                     | व्याख्या-प्रन्थों की साक्षी                       |                 |
| ततीय उन्मेष : प्रस्या   | नजा दरान का सांख्य एवं बौद्ध दर्शनों में प्रा     | तेमास           |
| ٠.                      |                                                   | 52-81           |
| (ক)                     | सांख्य की मूल प्रकृति की मायात्मकता               |                 |
| (语)                     | बौद्धों का प्रत्यभिज्ञान                          |                 |
| (ग)                     | सांच्य, बौद्ध तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शनों में प्राति | भासिकता का      |
|                         | विवेचन                                            |                 |
| चतुर्ध उन्नेप : द्वंत र | तथा अद्वैत वेदान्त में माया का स्वरूप             | 82—115          |
| \ /                     | अद्वैत वेदान्त की माया                            |                 |
| (न)                     | विकिप्टाईन, हैनाईन, हैन एवं अचिन्त्य भेव          | तभेद सिद्धांतों |
|                         | में निरूपित माया                                  |                 |
| (ग)                     | उभयत्र साम्य एदं वैषम्य                           |                 |
| पंचम उन्मेष: माय        | ा, अविद्या, विकल्प, अज्ञान तथा अन्य सदृज्ञ        | अवधारणाएँ       |
|                         |                                                   | 116—144         |
| , ,                     | माया एवं अविद्या (उपनिषदों का विवेचन)             |                 |
| / 1                     | माया एवं विकल्प (बीद्ध अवधारणा)                   |                 |

- (ग) माया एवं जज्ञान (यांकराहैन प्रतिपादन)
- (घ) माया एवं लीला (द्वैत प्रस्थानों में निरूपित)
- (ड) माया तथा मिस्टिसिज.म

## पण्ड उन्मेष: अद्वैत वेदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन में प्राप्त माया के स्वरूपों की तुलना

- ती तुलना 145—185
- (क) विस्व का विवतं एवं उन्मेप
- (ख) ब्रह्म एवं शिव की शिवत माया
- (ग) विस्व-रचना-विधान में चिति का स्वातन्त्र्य एवं चित् तत्त्व की निरपेक्षता
- (घ) मोक्ष-प्राप्ति में माया की भूमिका
- (ड) माया की अनिवार्यता का प्रश्न

## सन्तम उन्मेष : माया तत्त्व की काल एवं अकाल तिद्धान्तों में परिणति

186—203

- (क) काल-सिद्धान्त
- (ख) अकाल-सिद्धान्त
- (ग) माया में काल तथा अकाल के उद्भावक तत्त्व

सन्दर्भ-स्रोत नामपदानुक्रमणी 204-207

208

#### प्रथम उन्मेव

# शैव धर्म एवं दर्शन

सामान्यतः धर्म मनुष्य की अनुशतियों की अभिव्यक्ति है। पर्यावर्ण एवं परिवेश आस्या तों को जन्म देते हैं । आस्याओं से संसिक्ष होकर अनुस्थिना धर्म के रूप में अभिव्यवन होती है। आज की विकासजील संस्कृति, सामानिक वेतना तथा लोकनान्त्रिक परिवेश मनायटी धार्मिक परस्परा को अधिक महत्त्व नहीं देता । आत्माभिव्यक्ति-प्रधान् आधुनिक पुग ने सत्तायादी निरंकुशता अर्थान् व्यक्ति अभवा समुदाय विशेष के मनमानीपन की बहुत कुछ समाप्त कर दिया है। आज का मानब मात्र श्रद्धार्जावी न रहकर तर्क को अधिक महत्त्व देने लग गया है। आज मनुष्य को ऐने धर्म की तलाश है जिसमें आध्यान्मिक शान्ति के साथ-साथ युद्धि-विमर्ण तथा दार्गनिक चिन्तन के लिए भी स्थान हो । भारतीय धर्म और खासतीर पर शैवधर्म में ये तत्व शुरू से ही विद्यनान थे। इसका मुख्य कारण यह है कि यहां धर्म तथा दर्शन का अन्योन्याश्रित सम्बन्ध है। धर्म मनुष्य की प्रेरणा का सोत है तो दर्शन उस प्रेरणा में निखार उत्तनन करना है, उसे जीवन से जोड़ता है। बास्तव में भारतीय धर्म एवं दर्गन जीवन को पर्णता प्रदान कन्ते हैं। हमारे यहां धर्म केवल आध्यात्मिक पिपासा ही नहीं, सामाजिक मृत्य भी है। अत: उस मृत्य को परवने की भी आवश्यकता होती है। यह काम दर्जन करता है। पारवा य जगत भी आज धर्म को इसी रूप में देखने लग गया है। नीचे की पंक्तियों में हम शैवधर्म के विकास पर इसी प्रिष्टिश में विचार करेंगे। जैबमन की दार्शनिक धरातल तक पहुंचने के लिये एक लम्बी यात्रा तय करनी पड़ी है। इसके पहले कि हम इस विकास-प्रक्रिया पर विचार करें, इसके धार्मिक सिद्धान्तीं की समझना आवण्यक होगा।

## शैव धर्म के मूल तत्त्व

अत्यन्त प्राचीनकाल से भारतीय चिन्तन जगत् में दो धारायें प्रस्कुटित हुई (1) वैदिक धारा(2) अवैदिक धारा। दूसरे गब्दों में निगम-धारा तथा आगमिक धारा अर्थात् निगम-सम्मत-चिन्तन-सरणि और आगम-सम्मत-चिन्तन सरणि। (कर्मा-कर्मा निगम और आगम तन्त्रसाहित्य भी दो विधाओं के द्योतक माने जाते हैं। न्य साण्यि अधिकाणतः संवाद-जैती व विकसित हुआ है। अतः एक में पार्वती गुरु के रूप न उत्वेश करती है और शिव जिष्य के रूप में प्रान करते हैं तथा उत्तर मुनते हैं तीर इसरी विधा में जिब गुरु होते हैं तथा पार्थती जिल्य और बरी प्रत्योक्तर की प्रक्रिया बलती रहती है) अधिष्ठान् देवता को आधार बना कर इनने से एक को वैण्यव धारा कहा गया और दुसरी के दो वर्ग हो गए - शाक्य धारा बचा अंब धारा। समानास्तर चलते रहने के बावजुद एन धाराओं म कुछ बातों की छोड़कर कोई बिलप बिरोध नहीं प्रतीत होता । होतों का उद्देश्य जास्त्रिकता को सुदृह करमा तथा जीवन को सन्भार्ग पर ले जाना गा है। यह बात अनग है कि एक में आत्म-नंपम तथा इन्द्रिय-तिकह पर विजेष बन िया गया दृशरी इस विषय में जुछ उदार ही। हां, पोग का जोनों ने जितेष स्थान रहा। हम देखते हैं कि भीवमत के अधिक्ष्ठातृ देव जिल भी सोनिराज कर लाले है और बैंग्यासित के आन्यध्यदेश पृष्ण भी। अतेक आमिक गंथों में वेदों ने उधरण इस बात के परिचायक हैं 🎨 स्वयस्त्र क्या ने बलती रहने वाली एन बोलों। धारनाओं में अस से कम विलोध तो नहीं था। इनका ही नहीं, जैब एवं देणाद सम्दर्भायों के मान्य स्थों ने भी यही समस्त्रपात्मक दण्डिकोण उपलब्ध मेला है। सानार व में कृष्ण अपने नामों का निर्वचन कनते हुए कहते हैं-

> अहमास्मा हि लोकानां विश्वानां पाण्डुनन्दन, तस्मादात्मानमेवाग्रे छ्दं सम्पूज्याम्यहम्। दश्हं नाच्चंदेय वै ईषानं वरदं शिवम्, आत्मानं नाच्चंदेकश्चित् इति मे भावितात्मनः। मया प्रमाणं हि कृतं लोकः समनुवर्तते प्रमाणानि हि पूज्यानि ततस्तं पूज्याम्यहम्। यस्ते वैत्ति स मां वेत्ति योऽनु तं स हि मामनु, छ्दो नारायण्यवंव सत्त्वमे हं द्विधा कृतम्।

चून वो आखोलनों में से एक का ओत है वैदिक साहित्य और दूसरे का विकास जैवागमों से हुआ। जहां तक अब आखोलन का प्रत है— यह 3000 ई० पूर्व भारत में विद्यमान था। गर जान मार्थल के अनुसार नोहत-जो-दड़ी और हड़प्पान हमनों जो भी उपलब्धिया हुई उनमें इस बात का अनुसंधान सबसे महत्त्वपूर्ण है कि जैवमत का दिन्हास पाषाण-पुग अथवा उससे भी प्राचीन है तथा वह विज्य का सबसे प्राचीन दर्जन । वह निधियाद है कि जिव द्रविद्य और प्रामीतहासिक देवता है तथा जैव आखोलन वैदिक आखोलन ने

शताब्दियों पुराना है।

नवधर्म के मृल सिद्धालों का निवेचन करने से पूर्व यह जान लेना आवश्यक है कि भारत में बिनिन्न कालों में अनेक जैवागम-सःप्रदाय अस्तिस्व में आये और उन्होंने ज्यमे-ज्यने धार्मिक सिद्धाल्यों का निकास किया। इनमें से पांच सम्प्रदाय प्रमुख हैं (1) महापाणुषत अथवा नकुलीन वा पुनत (2) जैव सिद्धालत (3) और वैवयत (4) जानत मत तथा (5) काण्मीर जैवनत।

इनमें ने प्रतम तीन का अन्तद्य तथा विकास दक्षिण के तीन गुज्यों में हजा। नक्कील पात्पन धर्म की विकासभूति जान्त्र प्रदेश है, रीव-सिद्धान्त तमिलनार्का देन है तथा और विमय का आविसीय करिक में हुना। इसके विवरीत जाक्तमत की विभिन्न जाखाएं भाग्न के विभिन्न भागों में समय-समय पर विकासित होती र पें तथा काल्भीर शैवमत का जन्म काल्भीर में हुआ। उस प्रकार हम देखते हैं कि आगम संस्कृति यद्यपि द्रविड़ संस्कृति है, भिन्तु भने जने: आर्थ गंरकति के साथ निलंकर इसका विकास समूचे देज में प्रजा और एक धर्मिक शारीनन के एप में शैवधर्म भारत के कोने कोते. पहुच गणा। यां तक कि प्यतिक प्रदेश तथा न य भारत भी इस आस्दोलन से अग्रमाधित नहीं प सका। वाली तथा उजिति । शिव संस्कृति इसके ज्यलस्त उदारमण है। इसना ही नहीं, तसन, उत्कल प्रदेश तथा बगाल में भी भौब एव जावा उस्माराएँ बमने इंग ने विकसित होती रहीं। यह बात अलग है विदेश, काल तथा प्रवित्त धार्मिक परम्पराओं, उपासना- द्वतियों और साधना-कितानों का इन पर पर्या । प्रभाव पड़ा। जाः कहीं की इनके स्वकृप म भी अन्तर जा सका, किन्तु जैंब संस्कृति अनवा और स्पष्ट कर तो जागस-संग्रीत की भूल-कावना अर्वव समाग वन ने विचनान रही। यही कारण है कि विष्य का सर्वप्राचीन धर्म एवं जागैतिसासिक सांस्कृतिक धारा होने के बाव गृद सह धर्म जपने जाल्या मू भी तथा उदार दृष्टि के कारण जान भी भारकीय समाज के प्रत्येक वर्ग का आकर्षण-विन्द् यना हुता है। यांच सम्प्र-वासों के रूप में उपर्युक्त विभाजन में भी जाप देखेंगे कि बद्यपि इनका विकास भारत के विभिन्त प्रवेगों में हुआ अतः एनके स्वरूप एवं सिद्धान्तों ने न्यूनाधिक अन्तर आ गया. तथापि कुछ मूलभूत बाते सभी सम्प्रदायों में समान रूप से वनी रहीं।

इन सम्प्रदायों में से प्रत्येक का अपना कुछ वैधिष्ट्य है जिससे कि एक दूसरे के भेद का पता नल सके नया हर सम्प्रदाय का अपना पृथक् साहित्य है।

यद्यपि भीवधर्म एक प्रानेति प्रसिक एवं आदि आःयाहिमक अनुवासन है,

तथापि अनेक णताब्दियों तक इसका अनवरत एवं अप्रसिद्धत विकास होता रहा, अतः स्वाभाविक था कि इसमें अनेक विचारों का समावेज होता। ठीक औविनिषदिक अनुणासन की भावि जैव-अनुणासन ने भी समय के प्रवाह के साथ विभिन्न आयाम प्राप्त किन तथा इसके मिद्धान्तों ने विभिन्न मोड़ लिए। यह बान वस्तुतः समग्र हिन्दू चिन्तनधारा के बारे में कही जा सकती है। यह वास्तव में भारतीय मिन्तिष्क की उर्वरता तथा समृद्ध चिन्तनभी लता का प्रतीक है। सम्भवतः श्री बी० भट्टाचार्य के मित्रक में यही बान थी जब उन्होंने लिखा था— अनवरत तथा अप्रतिहत गति में विकसित होने बाले किशी भी मिद्धान्त में जिसको एक प्रवाहमयों सरिता की भाति अपने में विभिन्त गुगों तथा लोगों का प्रतिनिधित्व करने बाले सहायक मन-मनान्तरों को स्थान देना पड़ा हो, स्वाभाविक था कि चिन्तन के विभिन्त तस्वों का समावेज होना। है

ऊपर जिन जैव-सम्प्रदायों की चर्चा हुई उनके धार्मिक सिद्धान्तों के योस जैवागम अथवा जैव तन्त्र थे। उनके मूच तत्त्व इस प्रकार हैं—

#### पाशुपत सम्प्रदाव

माधव ने अपने 'सर्वदर्जन-संग्रह' में जैवमन के निरूपण-प्रसंग में जिस पाणुपत अथवा नकुली ज-पाणुपत-सम्प्रदाय का उल्लेख किया है उन में हमें जैवदर्जन के सिद्धान्त कम, जैवधर्म अथवा वैराग्याचार के अधिक दर्जन होते हैं। कहा जाता है कि स्वयं भगवान जिब ने नकुली ज के रूप में जन्म लिया था अतः उन्होंने स्वयं ही पाणुपत सूत्रों की रचना की। इन सूत्रों पर प्राप्त की जिण्य-भाष्य में भी स्पष्ट है कि ये सूत्र हमें जैवमत का कोई दर्जन नहीं देते। उनमें पूर्णतया कर्मकाण्डों अथवा जीवनाचारों की व्याख्या है। डा० सुरेन्द्रनाथ दास गुप्त कहते हैं—

"यह भी संभव है कि जीवन के ऐसे वैराग्याचार प्राचीनकाल से ही प्रच-लित हों तथा भैवमन का दर्भन इनके साथ बाद में जोड़ दिया गया हो। यद्यपि जीवन के ऐसे वैराग्याचारों का बाद में प्रतिपादित भैवदर्भन से कोई संबंध नहीं है, तथापि सामान्य मानवज्ञास्त्रीय दृष्टि से तथा धार्मिक दृष्टि से वे रोचक अध्ययन का विषय हो सकते हैं क्योंकि वैराग्य के ये आचार उन मनुष्यों के जीवन से सम्बन्धिन हैं, जो भैवदर्भन में विश्वास करते हैं।

नैसा कि ऊपर कहा गया माधव पाशुपत प्रणाली का उल्लेख किसी दार्श-तिक सिद्धान्त के रूप में नहीं, अपितु वैराग्यसाधना के रूप में करते हैं। आचार्य शंकर भी श्रेव प्रणाली का खंडन किसी दार्शनिक सिद्धान्त के रूप में प्राय: नहीं करते। वे श्रेवों को 'ईश्वरकारणी' मानते हैं अर्थात् वह धार्मिक

मान्यता जिसके अनुसार ईव्वर ही संसार का कारण है। टीकाकार कींडिण्य अपने भाष्य का प्रारम्भ उन भगवान पशुपति की स्तुति से करते हैं जिन्होंने त्रत्या से आरम्भ कर सम्पूर्ण संसार की सृष्टि सबके शुभ के लिए की है। पाजुपत सम्प्रदाय पंचार्थ सम्प्रदाय कहलाता है क्योंकि इसमें पांच विषयों की हीं मुख्य रूप में चर्चा की गई है। वे पांच विषय हैं - (1) कार्य (2) कारण (3) योग (4) विधि तथा (5) द:खान्त । प्रथम सूत्र के गठर हैं-अयातः पगुपतेः पाणुपत योगविधि व्याख्यात्यामः । अर्थात् इसके अनन्तरं हम पगुविन के साथ संयोग की विधि नथा पाणुपत आचार की व्याख्या करेंगे। अभिप्राय यह कि पानुपत-विधि द्वारा जगत् के कारणभूत भगवान् पशुपति अयात् शिव के साथ एकत्व प्राप्त करके सांसारिक हु:खों से मुक्ति (मोक्ष) प्राप्त की जा सकती है। इससे एक बात स्वष्ट हो जानी है कि पागुपन-प्रवाली का उपदेश सभी प्रकार के दु:खों के पूर्ण रूप से विनाश के लिए हैं। इस उपदेश का अधि-कारी केवल वहीं है जो प्रभु द्वारा निर्धालित वैराग्य के आवानों का अनुसरण करता है। तभी बर उस प्रभुं की अनुष्रह द्वारा मोक्ष प्राप्त करता है। भगबान पजुपित परम कर्णामय हैं। अनुब्रह्का यह सिदान्त कर्म-सिदान्त तथा पुत-र्जन्म सिद्धान्त से बहुत मिन्त नहीं है तथा न्याय द्वारा प्रतिपादित कर्पसिद्धान्त से बहुत कुछ साम्य रखना है, किन्तु पाणुगन सूत्र कहना है कि मोक्ष जिब के अनुग्रह सं प्रत्यक्ष प्राप्त होता है। 'पणु' जन्द का अभित्राय संतों तथा समस्त शक्तिमानों के अतिरियन चेतन प्राणियों में है। पगुरव द्योतक है-उनकी निर्वलताका । यही निर्वलता उनका बन्धन है । यह बन्धन अर्थात् कारणशक्ति पर उनकी निर्भरता अनादि है। पतुशब्द पाश से सम्बन्धित है। इसका अर्थ कारण नथा कार्य है। जास्त्रीय भाषा में इसे ही हम 'कला' कहते हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि सनस्त पनु कारण एवं कार्य तथा ऐन्द्रिय पदार्थों और उनके विषयों से बंबे हैं। 'पणुं भव्द 'पञ्यति' से निकला है। यद्यवि समस्त पनु सर्वव्यापक तथा गुप्त नेतन स्वकृप हैं तथापि वे केवल आसे जरीयों का ही प्रत्यक्ष कर सकत हैं। उसको कारण और कार्य के स्वस्थ का बोध नहीं हो पाता, तथा वे उनसे परे नहीं ता सकते । प्रमुवित का अर्व है-सभी प्रमुती अथित् शीवों का स्वामी अभीत् उनकी रक्षा करने वाला। कीडिण्य हा स्पष्ट निर्घोष ह- - दु: भों से मुक्ति केवल जान, बैराग, धर्म, ऐव्वर्व एवं स्थाग के द्वारा नहीं अपितु प्रसाद द्वारा ही प्राप्त हो सकती है।8

'श्रोम' शब्द कामा का ई वर के साथ संशोग का परिचायक है। अन: संशोग का वर्ष यह हुआ कि जो मनुष्य इधर-उधर के विषयों में भटक रहा ता बहु ईव्यर के श्लेष्ठ विषय की और उत्मुख होना है, अस्या यह भी कहा जा सकता है कि ईज्वर तथा मनुष्य दोनों का सम्पर्क तब तक चलता रहता है जब तक यनुष्य ईज्वर में पूर्णत: विलीन नहीं हो जाता। सांसारिक विषयों के प्रति संसवित का अभाव अथवा विरवित योग की प्रथम आवश्यकता है।

योग भी प्राप्ति केवल ज्ञान द्वारा संभागन थीं, इसके लिए अपेजित है— एक प्रक्रिया अर्थात् एक निश्चित कर्मणः। इसी को पानुपत प्रणाली में विधि करते हैं। विधि का अर्थ है कर्म। इस प्रकार पानुपत जास्त्र के अनुसार सुख तथा दुःख के विनाश के इस में कार्य, कारण, योग तथा विधि — ये चार तन्य हैं। इस्टीं के द्वारा आत्यन्तिक निवृत्ति अर्थात् भीवन की पूर्णता सम्भव है।

गहेण्वर जिन्हें ब्रह्मन् भी कहा जाता है, अनादि तथा अविनाशी है। अजन्मा तथा सर्वरोगरहिंत महेण्वर के स्वरूप ना बोध हो जाने पर मनुष्य को उनकी शरण में जाना चाहिए तथा उनके द्वारा शास्त्रों में बर्णित आचारों का पालन करना चाहिए।

महेन्बर अपने लीलामय स्वक्ष में संसार के समस्त पदार्थों की सृष्टि तथा संहार करते हैं। ईश्वर महान् है क्योंकि वह समस्त जीवों की गतियों तथा प्रवृत्तियों को नियन्त्रित करता है। उसकी नित्यता उसके निरन्तर ज्ञान तथा त्रिया में है। इसी के द्वारा वह सब में ब्याप्त है। उसे रुद्र भी कहते हैं क्योंकि वह सबको भय से संयोजित करता है।

महाप्रभु स्वस्थित विश्व की सृष्टि, पालन तथा संहार करता है अर्थात् नभ में नक्षत्रपुज की भाँति विश्व प्रकट तथा लुंत हो जाता है। ई वर अपनी संकल्पणित से विश्व की सृष्टि करता है क्योंकि कार्यस्प समस्त जगत् उसके स्वयं के बल तथा शिवत में अवस्थित है तथा उसकी शिवत के कारण ही निरन्तर स्थित रहना है। इसी संकल्पणित के प्राबल्य तथा निःसीम होने के कारण ई व्यर अपनी इच्छानुसार संसार तथा मनुष्यों के प्रारब्ध में परिवर्तन घटित कर सकता है। वह आवत्यक स्प से मनुष्य अथवा उसके कर्म पर निर्भर नहीं है। 10 ई व्यर का संकल्प विकास की प्रक्रिया के स्प में अथवा पदार्थों की अवस्था में बन्धन अथवा मुवित का प्रवेश कराते हुए हस्तकीप हारा कार्य कर सकता है। किन्तु ई ख्वर के संकल्प-निष्पादन में एक सीमा यह है कि मुक्स आत्माए पुनः दु ख से संयोजित नहीं होती। कार्यस्प संसार की सीमा यह है कि इसकी उत्पत्ति, स्थित तथा सहार अथवा परिवर्तन, आरण तस्व अर्थान परमेश्वर हारा होता है। जो सभी दु:खों का अत्यन्त विनाश चाहने हैं, उन्हें स्वयं को विसी अन्य की नहीं, वरन् भगवान जिब की पूजा में संलग्न कर लेना चाहिए।

पाजुपत प्रणाली अपने भवत को यह भी परामर्श देती है कि पाश्पत योगी को

ंद्भु । जनिवयों को प्राप्त पर बहुत अधिक प्रसन्त नहीं होना चाहिए। तीर्ब-रथान, मन्दिरों नेशा साचारण मनुष्यों के बीच उसे भस्म का लेव तथा मन्दर्शस आदि प्रवचार करने रहना चाहिए। इसे चर्चा कहते हैं। इसमें योगी का आनन्द जद्गु । जनिवयों की बागि के अभिमान के किसी क्य के साथ संयो-जित नहीं, युक्ति अपने वृक्ष कर न गोनेश्वन दोना चाहिए।

आ आहितक पा की प्रतिताननी समय र अब ननुष्य अपने स महेत्वर के प्रति समर्पण प्रतिना प्रारम्भ का दे तथा छह प्रक्रिया तब तक चलती रहे अब तक का की प्राणित का जाए। जब मनुष्य आत को पूर्णक्ष्येण पर-मेण्यर को समिति कर देशा है, तब बर्माक्ष की अवस्था से बास न ति आता। आहमसमर्पण का यही रहस्य है। 11

महे बर जिन जी कहाना है, उपनिष् कि नह समस्त दु: खों से सर्वेदा पृथि है। ई ज्वर को पनि जी कहा जाता है। इसका कारण यह है कि नह सर्वेच उच्चतम प्रतिवधों ने संबंधिनत रहाता है। यह प्रतिवधां उसे किसी किया के फलस्वका प्राप्त नहीं है, अदितु उसन निस्य क्या से विश्वमान है। इसीलिए वह अवनी संकल्प-प्रतित हाला ऐसे कार्यजाल का विश्वार कर सकता है जिसे हम मृष्टि कहते जनवा समझते हैं तथा इसीलिए विज्वरचना उसकी लीला मानी जानी है। इसीलिए वह जन्य समस्त जीवित प्राणियों से भिन्त है। इसी में उसकी महत्ता सन्तिहित है।

पंचार्चवरवी पाणुपन सम्प्रदाय में नवसे महत्त्वपूर्ण स्थान अस्निम तत्त्व अर्थान् दुःखान्न का है। पणु कार्य का योतक है तथा पति अर्थान् शिय उसके कारण का। योग यहाँ पतञ्जीन द्वारा प्रति सदिन चिन्तवृत्ति-निरोधन हीं, अपितु है निर्मार सम्प्रकृति द्वारा प्रति सदिन चिन्तवृत्ति-निरोधन हीं, अपितु है निर्मार सम्प्रकृति विधि है उस सम्प्रकृति को भाष्त्र करने न हा अनुष्य रखने का साधन । इसके विधि है उस सम्प्रकृति को भाष्त्र करने न हा अनुष्य रखने का साधन । इसके विचा पाणुपन योगी उस अवस्था तक नहीं पहने सम्प्रा जिसे दु खान्त नवस्था कहा गथा है। विधि अथवा उपहुत्त धानिक आचरण में वे कर्म सम्मित्त है । इस सम्बन्ध में पानो के विचाल नथा गुणों के उत्तर्थ के निष्णा ने आते है। इस सम्बन्ध में पानो के विचाल नथा गुणों के उत्तर्थ के निष्णा ने आविश्वात सम्मित्त पाना है। इसमें ईश्वर का सतन् विचान शिवा पाना है। इसमें ईश्वर का सतन् चिन्तन जिसे निर्माण कहा गया है स्थान विचान दिश्वा दोषरात होना जिसे स्थित पहले हैं आदि वानों का भी विज्ञान है। अस्ततः यह यहाँ मोजप्राप्ति में सहानक होनी है तथा अनुष्य स्वयं विषय के समान अद्भुत लिस हो ते वृत्तन हो आते हैं। अस्य प्रणानियों में मुक्त आहना में कोई चम कारी अथवा अद्भुत हो जाते हैं। अस्य प्रणानियों में मुक्त आहना में कोई चम कारी अथवा अद्भुत

णिवनयां नहीं यतलाई गई हैं, वेयल इतना है कि इनके समस्त दु:खों का क्षय हो जाता है।

उप्युवित उपलब्धियाँ गृह के सान्तिध्य, असवा उस स्थान पर जहां जुद्धा-चरणग्वत एवं नियमित चर्या गृवत व्यक्ति राते हैं, अथवा किसी गृष्त. स्वच्छ रिवत स्थान में अयवा अमजानभूमि में हो सकती हैं। अन्त में मुमुशु अवना पार्थिय जरीर त्याग कर परमेण्यर के साथ स्थानी संगोग प्राप्त कर सकता हैं।

निष्कर्ष यह कि जब कोई अपने समस्त कभी तथा पापी से सर्वधा विश्वत हो जाता है तो उसे चाहिए कि संसार के समस्त विषयों से अपनी बुद्धि हटा-कर शिव पथवा किसी प्रतीकात्मक नाम पर मन को केन्द्रित करके चिन्तन करे। यह बात तो हम देख ही चुके हैं कि पागुषत अनुजासन अथवा नकुलीश सम्प्रदाय के अनुसार योग का अर्थ महत्वर के साथ निरन्तर संयोग है। इसी को दूसरे शब्दों से सामृत्य अथित् ईश्वर का नाहचर्ग करते हैं।

इस प्रणाली में नैतिक गुणों को विकसित करने वार्ल वानों पर भी पर्यान्त वल दिया गया है। इनमें अहिसा, ब्रह्मचर्व, सत्य तथा अपरिग्रह आदि प्रमुख हैं। ये वस्तुनः तम कहलाते हैं। इसके अतिश्वित नियम आते हैं, जिनमें अफोध, गुरुसेवा, गुद्धता, हरका भोजन नथा अप्रमाद आदि विशेष कप से उन्लेखनीय हैं। जैन प्रामनावलम्बियों की भाति पाणुपत प्रणाली में भी अहिसा को प्रमुखता दी गई है। ब्रह्मचर्य का अर्थ तभी प्रकार का इन्द्रियन्तियन्त्रण है। इसी प्रकार सत्य का बास्तविक मापदण्ड वहीं माना गया है कि उसके बोलने में अधिकाधिक जनकल्याण हो। यहां एक बात विशेष कप से उन्लेखनीय है कि पाणुपत प्रणाली सभी प्रकार के बाणिज्य-कर्म तथा ब्यापार वा निषेध करती है, क्योंकि इससे परस्पर व्यवहार करने बाते व्यक्तियों को कट्ट पहुंच सकता है।

पाणुपत सूत्रों तथा कौडिल्य भाष्य के अध्ययन से यह बात स्वष्ट हो जाती है कि सर्यवर्गन-संग्रह में उल्लिखिन नकुलीज पाणुपत प्रशाली ही बस्तुनः इन सूत्रों की प्रणाली है। जंकर ब्राग भारी एक भाष्य में चिनत पाणुपत मन की संभवतः नहीं रहा होना। इसने माना ग्रद अब्दा जार के अद्धेत का कोई उल्लेख गही है। इसके अनुनार भूकित का अर्थ जिब के साथ एक कार होना नहीं अपितु मायसिक विश्वता है जाएण जिब के निरस्तर सम्वक में रहना है। उसे ही बस्तुनः साथ न इसने हैं। बहा यह भी कहा गया है कि सद्यपि महेण्यन सर्वजितमान् है, तथापि मुक्त आत्मा पर उसकी जिवन काम नहीं करती। पाणुपत सतावलम्बी यह तो मानते हैं कि ईप्यर जीव तथा

जगत् का खण्टा है किन्तु इस बात का निर्देश कहीं नहीं मिलता कि यह विश्व अस्तिह्य में कैमे आया। इस प्रकार शिव को जगत् का निमित्त कारण स्वीकार करने के कारण पाणुपत प्रणाली श्रीकण्ठ द्वारा प्रतिपादित शैव प्रणाली तथा बायवीय संहिता की प्रणाली से अत्यन्त भिन्त है वयों कि वहाँ अद्धैत पश पर विशेष बल विया गया है। यहाँ एकतन्यवाद, आतरातीत ई खरबाद अथवा सर्वे श्वरवाद नहीं है, बल्कि यहाँ एकेश्वरवाद है।

इन सूत्रों के अध्यमन से एक प्रज्य और उठना है -क्या यह प्रणाली माह्मणवादी प्रणाली है, क्यों कि इस में ऐसा उठलेख है कि नेवन ब्राह्मण ही दीक्षा का अधिकारों है। किन्तु इसों अनेक ऐसी बानों की चर्चा है जिससे यह ब्राह्मणवाद से सर्वथा किन्न प्रतीत होती है। यह वाह्मणों के मान्य कर्मकाण्डों का विल्कुल समर्थन नहीं करती विल्क अपने नये कर्मकाण्ड तथा नवीन जीवन-दृष्टि की दीक्षा देती है। 'ओम्' शब्द पर विचार करने के कारण इस प्रणाली पर ब्राह्मणवादी प्रणालियों ना कुछ प्रभाव प्रतीत होता है परन्तु अन्य अनेक बातों में इसका वेदों से सर्वथा मतभेद है। यहीं एक बान और स्पष्ट करना अप्रासंगिक न होगा कि यद्यपि प्रायः सभी श्रेवमतों का विकास आगमों से हुआ है किन् इनमं कहीं भी बैदिक प्रणानी का स्पष्ट विरोध नहीं दृष्टिगोचर होना। पाणपन सम्प्रदाय में एक और भी विचित्र बात है—इसका सूत्रकार अथवा भाष्यकार कहीं भी किसी द्रविद्र-ग्रंथ अथवा परम्परा का मूलकोन के रूप में उठलेख नहीं करना। किन्तु इसके बाद भी इस तो श्रीकण्ठ के पाजपन सम अथवा वाययोय संहिता से किसी प्रकार भी समीकृत नहीं किया जा सकता।

### शैव सिद्धांत अयवा दक्षिण शैव सिद्धांत

ब्रह्मसूत्रभाष्य में एक स्थान पर गंकर करते हैं कि स्वयं जिब द्वारा विसे गए सिद्धान्त जास्त्र' में जैब सिद्धान्त प्रतिपादित है। 12 उन्होंने उसके प्रति-निधि विचारों का जो विबरण प्रस्तुत किया है वे दो रूप में हमारे समक्ष अति हैं प्रथम तो यह कि वेदान्त की यह परिकल्पना है कि उज्जर समस्त सत्ता का प्रतिनिधिन्व करता है और उसमें पर कुछ भी नहीं है। 'सिद्धान्तों' की सान्यता है कि ईंग्बर जगत् का निमित्त का गा है। दूबरे यह कि उनके द्वारा जिस जैब सिद्धान्त का उल्ला किया गया है वह तीन तर अभीत् पति, वल् तथा पात्र स्वीकार करता है। डाठ सुरेन्द्र नाव दास सुन के अनुसार किसी ऐसे जैबमन का, जिसे किस ने सिद्धान्त' नाम दिया है. निज्य पूर्वक खोज करना तथा उन प्रणालियों की विशेषताओं की, जिनका वे खंडन करना चाहन

थे, परिभाषा करना भी अत्यन्त कठिन है। "13 उनका यह दृढ़ विचार है कि सम्प्रति नेव सिद्धान्त के नाम में ज्ञान नैवसन की प्रणाली नथा अनेक ऐसी रचनाएं हैं जो जैब 'सिद्धान्त सम्प्रदान' की स्वताए जाती काती है। इनमें से अधि । ज सं। । किल भाषा - लिजिस टीकाए हैं। कुछ रचनायें सस्कृत में भी है। जिय-महाप्राण के वासपंत्र लाण्ड में भी श्रीयमन उपलब्ध होता है, उसका बहुत कुछ इसके साथ साद्वाय प्रशीत होता है। इस खण्ड में प्राप्त विव-रण के अनुसार इस पत्र के मूल स्रोत जागम हैं जिसकी रचना शिव के अवतारी ने की भी। तमिल काममंभं वर्ण जिलायें प्राप्त होती हैं। वे भी उननी ही प्रावाणिक है तथा उनमें उन्हीं वानों की वर्जी है। 'निष्वाचक' गणिका-बासचर की मन्तिनासपूर्ण तमिल काव्यपूरि है। इसने इस वैवयोगी ने शिव की 'महिमा का जो बचान किया है उससे जीव सिद्धान्तों पर पर्याप्त प्रकाश पड़ जाता है। उन्हीं के आधार पर इसके अंग्रेजी अनुवादक रेवेरेण्ड जीव्यूव पीप का विज्यास है कि शैव-सिद्धान्त प्रणाली अत्यधिक विस्तृत, प्रभावजाली तथा निःसन्देह भाग्न के समरा धर्मों से यधिक बारतियक का से मूल्यवान है। यद्यपि पोप के इस कथन का वोई तान्त्रिक महत्त्व नहीं है, तथापि इतना अवज्य है कि भीवसिद्धान्त का जैब सम्प्रदायों में एक विजिल्ट स्थान है।

इस प्रणाली का विकास विशेष रूप से तमिलना हु में हुआ। इसका प्रथम उन्मेष ईना के ग्वारहर्षे अतक में बताया जाता है। इस पंथ के प्रमुख जात मृगेन्द्र। दि 28 आगम हैं। कोवेल करते हैं— अबों का आस्तिक सांध्य के साथ पर्वाप्त साव्यथ है। उनके अनुसार ईक्ष्यर, आत्मा तथा प्रवार्थ आक्ष्यत काल में भिन्न सत्ताए है और दर्शन का उद्देश्य ह — आत्मा को पदार्थ से बिमुख करना और धींन-धीं र्वक्ष्य से जोड़ना। इस प्रणाली का प्रमुख देवता किय है और इस तीनों के सम्बन्ध को पज्ञ, पाण और पनि (स्वानी) के स्पक्त हारा बड़े अनूठे हम से अभिव्यक्त किया गया है। पज्ञुपति क्षिय का प्रसिद्ध अभिधान है। यही सभी पदार्भ का स्वामी तथा कर्ता है।

एक अन्य परम्परा के अनुमार माणिककबाचकर इस सिदान्त के प्रथम सन्ती में से एक थे। इसके परचान नाणसंबंधर तथा अन्य भक्ती ने इस पंथ का पर्याप्त विकास किया।

आगमों में अनुस्पूत जित्न विकास का सिकास इन सन्तों ने किया बह सर्वधा एक आस्तिक विचारधारा है। इस विचारधारा का सार पति, पर् तथा पाक इन दीनों तत्त्वों में सन्ति ति है। ये तीनों समान रूप से नित्य अपिन्यर्तनश्रील तथा कालकम से परे हैं। यह पति और कोई नहीं, असितु शिव हैं। इनके अन्य अनेक नाम हैं — जैसे छह, पश्नांपति आदि। तिष्याचकम् के व्याख्याकाण उमापान करते हैं कि शिव परम सत्ता है जो न स्थायी हप से व्यक्त है न अवस्कत। वह विजिण्ड चिह्नों से रिटन, समस्त अगुडियों से मुक्त, निर्मेश कथा निरम है। वह असंस्य आत्माओं के लिए विश्वेक का खोत तथा अमि व्यक्ति है। चेलन का तथा जानन्दस्वरूप वह पत्म सत्ता दुल्हों के लिए तो अगम्य है, जो भन्त जन गुड हुद्य से उसकी उपायना में लीन होक उस सक्त पहुंचने का प्रयास करने हैं. उनमा बहु चरन नाज है। अत्यक्ष्य पर्भ खिब जनन जी सृष्टि करना है. उनकी रक्षा करना है तथा सब कुछ माया औ जिन्त को प्रवान कर देना है। बहु हमारा अर्थ्य ह जो हम कभी नहीं छोड़न। वह सब में तथा सभी प्रकार से व्याप्त हैं। वह विवल उन्हों को अपना वरदान देता है जो उसके समीप जाते हैं।

जीवात्मा को उन प्रणाली में पणु कहा गया है। इसके अनिश्वित इस अणु तथा क्षेत्रज्ञ आदि नाम भी दिए गए हैं। शैव सिद्धान की मान्यसा है कि अमादिकाल से असंस्य बात्माओं ने मुक्ति प्राप्त कर ली होगी । यह साधारणतः नीय अनुद्धियाँ स्थीकार करना है - -मल. मात्रा तथा कर्म। तब मीट हटा दिया जाता है तब भी अन्धकार बना रह सकता है। बात्नाएं अपने ऐन्द्रिय ज्ञान से पदाओं का प्रत्यक्ष तभी कर साती हैं जब उनकी कियाओं के साथ कोई स्वामायिक देवी जिनत भी सम्मिलित हो। पशु मूल अगुद्धियों से दूषित होते हैं। बन्धमूलक नीनों जनुद्धिनों का जिब की प्रत्यक्ष ज्ञान होना है। पनु की तीन विद्यापित की गई हैं - विज्ञानाकन, प्रलयाकन तथा सकल । पहली तो वे हैं जिन पर केवल मल का प्रभाव होता है। दूसरी वे हैं जो मल तका कर्म दोनों से प्रभावित होती हैं तथा तीसरी वे हैं जो सल, कर्म तथा माया नीनों पाशों में बड़ होनी हैं। इसीलिए इनको सकल कहा गया है। यहां अब सिद्धान्त वाचार्य उत्तल की ईश्वरप्रत्य भेजा के आगमधिकार में निकृषित विकजास्त्र से बहुत कुछ सास्य रखता हुआ प्रशीत होता है। पुर्यष्टक एक सूल्म जरीन है जो सभी पणुजी से जुड़ा रहना है। यह मृष्टि-काल से लेकन कला-पर्यन्त अथवा मोक्षपर्यस्त बना रहता है। कर्म-सिद्धान्त से प्रभावित होकर प्रत्येक आत्मा विश्व द्वारा उद्भूत प्रत्येक शरीर में विवरण करती रहती है। महेन्बर ऐसी कुछ आल्माओं को अनुप्रह प्रदान करना है जो कुछ विलक्षण मुणों से समयेन होकर पूर्वव्यक्त से जुड़ जाती हैं तथा बहु उनको विश्व का पतित्व प्रदान करता है। दक्षिण जैव सिजान्त माथा को परस सना की णिन के रूप में स्वीकार करता है तथा सानता है कि प्रलयकाल में समस्त विश्व अपने मे जन्यनिविष्ट (मानि) हो जाना है और पुन: जब सृष्टि का प्रारम्भ होता है तो बह स्वत: अभिव्यक्त (याति) हो जाता है। 'माया' ज्ञाब्द द्सी

प्रकार निष्परन हुआ है। 15

शैव मिडान्त में ईश्वर के अनुपह (अक्ल) को विशेष महत्त्व दिया गया है। आणवमल की अशुद्धियों का लिवारण करने तथा मोक्ष का मार्ग प्रशस्त करने के लिए अनुगह एक दैवी अथवा गृह विद्या है। आत्माएं संचित कमीं के अधीन हैं तथा उस संपुक्त अवस्था में बन्धगुक्त आत्माएं परमेश्वर के अनुप्रह में छोड़ दी जाती हैं जो धीरे-धीरे अपनी चेंट्टाओं हारा अन्त में मोक्ष प्राप्ति के लिए शरीर धारण कर लेती हैं। अनुप्रह वह गतिशील शक्ति है जो साधक को उसके लव्य की ओर ने जाती है। शिव का अनुप्रह उसकी शक्ति के माध्यम से जान का प्रकाश देता है। उसी के हारा मनुष्य कमीं का निष्यायन तथा संचयन करता है। सुख व दु:ख की अनुभूति भी उसे इसी के हारा होती है। शीतिक अगत् जड़ है तथा जीव अपने स्वयन से अनिभन्न है। शिव का अनुप्रह ही मनुष्य को अपनी अवस्था का जान कराता है तभी वह गृह्य ज्ञान प्राप्त करके मोक्ष की ओर अग्रसर होता है। यह परमेश्वर का अनुप्रह मनुष्यों को अनिवास से प्राप्त होता है, किन्तु वे कभी-कभी ही उसके भागन यन पाते हैं तथा अनेक मोक्ष-पथ से विञ्चत रहते हैं।

उक्त मार्ग पर ले जान के लिए उपयुक्त गुरु की आवश्यकता होती है। जब वह गुरु मिल जाता है तभी अनुग्रह भी कियात्वित होता है। जब पाप तथा पुष्य संतुक्ति स्थिति में आ जाते हैं तब जिब का मुक्तिदायी अनुग्रह अपना कार्य-निष्पादन जुरू करता है। मोक्ष की प्राप्ति तभी संभव है जब मनुष्य को कर्म के आध्यातिमक सार, द्विविध कर्मों के स्वरूप, उनसे समवेत सुख ब दुःख के स्वरूप तथा कर्मों को निष्चित समय पर परिपक्ष करके आत्मा को उसके फलों की अनुमूति कराने वाले ईश्वर का ज्ञान हो। स्फटिक सूर्य के प्रकाश में विविध रंगों को प्रतिभासित करके भी अपना पारदर्शी रूप सुरक्षित रखता है, वैसे ही ईश्वर के अनुग्रह ने प्रतिफलित शक्ति अथवा ज्ञान-प्राप्ति आत्मा को जावक्यमान करती है तथा समय विज्य में व्याप्त है। यशार्थ ज्ञान नव तक प्राप्त नहीं हो सकता जब तक परमेण्यर के अनुग्रह से गृह ज्ञान की प्राप्ति नहों। आत्माओं के समसा कर्म जिब के कियात्मक मार्ग-प्रदर्शन दारा होते हैं। इतना ही नीं ज्ञान के पित्रिक्त के क्यात्मक मार्ग-प्रदर्शन हारा होते हैं। इतना ही नीं ज्ञान के पित्रिक्त के स्वारमक मार्ग-प्रदर्शन हारा होते हैं। इतना ही नीं ज्ञान के पित्रिक्त के स्वारमक मार्ग-प्रदर्शन हारा होते हैं। इतना ही नीं ज्ञान के पित्रिक्त के स्वारमक मार्ग-प्रदर्शन हारा ही होता है।

ाैबसिकान्त भवन कन को इस बात के निए भी प्रेरित करना है कि वह आत्मा की लिंद के लिए जान का प्रयोग करें। सांसारिक अनुभवों के अमात्मक दुःखों को सहत कर लेने के बाद मनुष्य जैसे ही अपनी अणुद्धियों के विषय में अवगत हो जाता है वैसे ही वह स्वामाविक रूप से ईन्वर के अनुवह में मुक्ति खोजने लग जाता है। इसकी पुष्टि के लिए जैबसिद्धान्त अत्यन्त व्यावहारिक उदाहरण प्रस्तुन करता है। गण्डुरोग से ग्रस्त व्यक्ति को मीठा दूध भी नीखा लगता है, परन्तु गदि जिल्ला स्वच्छ तर दी जाए नो नीखापन खत्म हो जाना है ठीक उनी प्रकार मौलिक अधुद्धियों के प्रभावकाल में सभी धानिक कियार्थे अध्विकर होती हैं. परन्तु अगुद्धियों के हटते ही गढ़ की जिक्षाएं सक्तिय हो जानी हैं।

परम जानन्द जिसका प्रत्यक्ष इन्द्रियों द्वारा संभव नहीं, आध्वातिमक प्रणाली ने प्राप्त हो सकता है। परमेल्बर अपना अनुब्रह स्वयं हमारे लिए प्रकट करना है। इस प्रकार परम जानन्द अनुब्रह का प्रतिपालन है। जान्माये स्वय उसे प्राप्त नहीं कर सकतीं।

संजेप में हम कह नकते हैं कि गरीर में ब्याप्त आत्मायें जड़क्रप हैं। साथ ही वे बौद्धिक साधन भी अनेतन हैं जिनमें वस्तुओं का प्रत्यक्षीकरण होता है। नेतन अनुभव तो केवल शिय की शक्ति से ही प्राप्त हो सकते हैं। रवि-रिषमयों की भांति यह णक्ति मूल सोत है जो शिव से अविभेद्य है।

विज्ञण जाँ व सिद्धांत आस्तिक विचारधारा का पोषक सम्प्रदाय है। इसके अनुगार विज्ञ्य की सृष्टि, पालन तथा विलय एक परमणिक द्वारा होती है। वह परमणिक जिब है। यह सम्प्रदाय चार्याक सम्प्रदाय का कट्टर बिरोधी है, जो विज्ञ्य के खब्दा के अस्तित्व को ही स्वीकार नहीं करता। इस सम्प्रदाय के अनुसार समग्र जीव-समुदाय तथा निर्जीव पदार्थों-सहित सम्पूर्ण विज्ञ्य कुछ समय के लिए अस्तित्व में आता है और कालान्तर में विलीन हो जाता है। पञ्चु इसके अनुनार इससे भौतिक जगत् तथा अल्माओं के विषय में हमारा जान स्पष्ट नहीं होता। यह भी स्पष्ट नहीं होता कि प्राचम्भ से जीवन किस प्रकार आण्यमल से कृवत हुए। आत्माओं की मोक्ष-प्राप्ति के बाद भी आत्माएं कियर से एक नहीं होती। यद्यपि प्रकित जिब का अंग मानी गई है तथा इससे तम्बदर्शन के अनेक रहस्यमय पक्षों का निर्माण हुआ है। तथापि ईप्बर से भवनों का वैयिक्तिक सम्बन्ध सेवाभाव तथा सम्पूर्ण आत्मसमर्पण पर जाबृत है। इसमें आर्थार (नैष्ण्य सन्तों) के आनन्दपूर्ण प्रेम के श्रुगारिक पहलु का सर्वथा अभाव है।

#### वीर शैव मत

डा० को के अनुसार इस पंय का उदय भैवों नया वैदिकों के समझौते के हव में हुआ। 16 वैसे तो आयुनिक विद्वानों ने इसे भैवसत का प्रमुख पंय स्वीकार किया है, 17 किन्तु यह सभी मानते हैं कि इसमें वैदिक तथा गैवधर्म में

सामंजस्य स्थापित करने का प्रवास किया गया है । ब्रह्मसूत्र के ऊपर श्रीपति के भाष्य की भूमिका में श्री हथबदन राव लिखते हैं, श्रीपित ने इस ग्रन्य की रचना सामनीर पर बीरजैंथों के निल्की। उनका वर्णन यह ऐसे बाँधों के रूप में करते हैं जिनको नेदों, आगमों तया उनमें निरित्त जाध्यात्मिक अभिप्रायों का ज्ञान है: जिसने मोक्ष-प्रतित पी बलवनी एच्छा है: जो भैविक मार्ग के अनुवाधी हैं तथा जो शह और कट्टर पैबमत का पालन करते के प्रति जत्मर जागरफ हैं। पंकर, बाचस्पति मिश्र तथा आनन्द गिनि (आठवीं तथा तथी प्रतार्धी) यहां तह कि माधव (चौट मीं जनी) भी नीरजैव का कर्श उन्नेख नहीं करते । अतः स्पष्ट है कि इसका उदभव काफी बाद में हवा । जैवानन भी उस पत्थ के जिपय में भीन है। डा॰ दासमान निखते है-- 'ऐसा प्रतीत हो । है कि 'बात्स । स्व' की पाण्य लिपियों के दो संस्व रण है तथा उनमें से एक में परिजिल्ड के गए में परम्थल सिद्धारत का उस्तेन है जिसमें यह जात गीता है कि बा परिचय सर्देए जनक है । बीर श्रेकों है लिगायत हाना जी गई लग- गरणा-सिद्धान्य की विधि का पदाचित ही किसी प्राचीन स्वता ने बद तेयन किया हा नकता है, यश्री परवर्ती लेखक जैसे शीपति आदि ने प्राचीन पल बन्ध के साथ जोबानानी कर उनका ऐसा अर्थ बनाया है जिससे जिनाय में के निय-धारण के अनुष्ठानों का समर्थन हो सके।19

मादिराज तथा भदाम्ब के पुत्र बसव का बीट जैन पंत्र का संस्थापक साता गमा है। बसव-पुराण तथा पुष्ठ छत्य को तो के आधार के भड़ाक्कर व बसब के व्यविश्वत जीवन पर जो प्रकाश डाला है वह बहुत विश्वत्यक्षीय तहींने हुए भी इस भन के उद्यव की पृष्ठभूमि के निषय में उर्घाण्य आनकारी प्रधान करना है।<sup>20</sup>

बसव-पुराण श्रीपित पिडित के बाद की रचना है। एक प्राचीन परम्पता के अनुसार नारद ने जिब की सूचना दी कि जज़ी अन्य धर्म सफल हो रहे हैं, बहा ब्राक्षणों में अवपंथ समाप्त होता जा रहा है अतः अन्य जातिया भी इससे परात्मुख होती जा रही हैं। तब जिब ने नन्दी में बीरजेंब पत्य को बर्णाश्रम आचार के अनुरूप लोने के लिए अवनित्त होने की कहा। वसवपुराण की इस कल्पना से यह संकेत भिल जाता है कि श्रीपित के परवर्ती काल में भी वीरजेंब मत कर्नाटक प्रदेश में अधिक प्रतिष्ठित नहीं था। इससे यह भी पता चनता है कि बीरजेंब मत बर्णाश्रम व्यवस्था के बिनोध में कोई बिनेप अभियान नहीं चलाना चाहताथा। वसब हारा जातिप्रधा तथा कुछ अन्य हिन्दू-रीतियों में मुधार लाने के कुछ प्रयत्नों का संकेत अवज्य मिलना है, किन्तु इसकी पृष्टि एहीं होती, क्योंकि अनेक बीरजेंब-रचनाओं में हिन्दू-जाति-प्रशा के प्रति समर्थन

प्राप्त होता है। श्रीवसनावलिक्तियों से भाईचारे की भावना फैलाने के प्रयास उसने अवस्य किए तो राजनीवक नवा सामाजिक संरक्षक होने के नाले उसके लिए स्वाभाविक था। किन्तु असवपूराय से ऐसा कोई भी वर्णन सही मिल्ला किसमें जिन्दू-प्रथाओं. विधियों अवसा अस्माण धर्म के प्रति उपेक्षाचाव हो या इसके विवद किसी आन्दोलन का आह्वान किया गया हो।

बीरजैब मन का विकास वर्ड वारागों ने गुपरा। यटा गुरु की चर्चा अप्रामंगिक न होगी। श्रांपनि वंतित तथा वसव मा उन्नेख उत्तर हो नुका है। श्रीपति ने उपनिषदों यथा पुराणों का सतारा नेकर शीर वैबसन का प्रति-पावन किया नो वसव ा आधार जामन मान्य था। बसुब की इस प्रशाली का उपवेश अल्लम प्रभ् ने किया था। 21 इनकी हाति 'प्रभाविगवी'वा' ने प्रवृत्यका नथा लिंग धारण-मिलान्त की चर्चा के साथ ही साथ निव नथा आत्मा की गुकता का विशय निरमण है। जासभी पर ही आधुन पविद्वासन शिवामणि" नामक एक अन्य ह नि भी हमें उपलब्ध निर्मा है विसमें बीरजेब मन का पहली बार इब्लेख सिल्ता है। क्षमब के उठ सा तथा श्रीपित पहित हाल इस कृति हे आधार पर हम कर सकते है कि इसके स्वतिता रेसणावार्य औहति तथा बसव के इर्द-मिर्द शी लगु होता। नेरहकी जनाव्यी के पत्त्व शीकास में प्योज नैवागम' नामक एक अस्य पुरत । हा उस्तेख विकता है जिसके विखक के जनु-सार गीवमन ने असंस्थ प्रकार के विचार सम्प्रदायों अध्या भवतों के समुदाय न अभ्या प्रसार कर लिया था अथा उनके पास उनकी विवति का पीयक विज्ञाल साहित्यथा। एक अस्य जीवशोगी गौरक्षपुण 'सियमियान्त प्रवसि' में भी समान धार्मिक चिन्तन उपलब्ध होता है। मासिवेष के 'अनुभवसूत्र' भी संसवतः इसी दिला का निर्देश करते हैं। इनके पूर्व धीरक्षेत्र कर्मकान्छ तथा भर्म की प्रभाजों में निष्णान भीन शिक्षकों की एक महण्य परम्परा ी। मायि-देव स्वयं जिवाद्वेत ज्ञान से कुणल शक्षा षष्ट्रसाम बह्ममाधी हैं और आगओं की ही अपने चिन्तन का लीत मानते हैं।

'सिद्धान्त जिल्हामणि' न वीरसद्दं नाम उ एक गुरु का उल्लेख किया गया है। उनकी गणना मद्रास ने प्राप्त बीर औन गुरु-परम्परां नामक एक लयु पाण्डूलिपि में भी की गई है। उसके अतिरिक्त बीरजैबासम भी गुरुओं की सूची प्रस्तुत करता है। उसमें पिराणित देवण, सरु ल आदि पौराणिक स्वरूप के हैं और इनका कोई अनुक्रम नहीं है। किन्तु उत्तम पाण्डुलिपि में प्राप्त अनु-क्रमात्मक सूची में वीरसद्र का रहान चौथा है। 'सिद्धान्त णिखामणि में बीरभद्र का नाम एक स्थल पर इसस के साथ बाता है। अनः उनका समय बार-हवीं जनाव्दी रहा होगा। यदि उनके पूर्व नीन गुरुओं का जिल्लाकाल माटे तार पर 100 वर्ष रहने दें तो वीरणैवमत का सूत्रपात एक पंथ के रूप में ग्यारहवीं शताब्दी के आस-पास हुआ होगा। एक अन्य परम्परा के अनुसार इसके संस्थापक अगस्त्य थे तथा इन्हों के पौराणिक संवादों के आधार पर किसी रेणुकाचार्य ने 'सिद्धान्त शिखामणि' नामक ग्रन्थ की रचना की थी। रेणुकसिद्ध रेवणसिद्ध भी कहलाते थे और इन्होंने ही किलियुग के शुरू में अगस्त्य को वीरगीव शास्त्र का मर्म समझाया। इस परम्परा पर हम विश्वास करें यान करें, यह बात िश्चित है कि रेणुकाचार्य (अथवा रेवणाचार्य) से पहले वीर शैव शिक्षकों की एक लम्बी शृंखला थी और उस सबका सारतन्य हण करके ही रेणुकाचार्य ने 'सिद्धान्त शिखामणि' की रचना की थी। वह यह भी कहते हैं कि उन्होंने यह प्रनथ कामिकागम से वातुलागम तक के शैवतन्त्रों तथा पुराणों से निर्देशन लेकर शिव का स्वरूप स्पष्ट करने के लिए लिखा। उनका यह भी अभिमत है कि शैवतन्त्रों में वीरगैव तन्त्र अन्तिम है अतः यह सबका सार है । 22

इतना होते हुए भी अभी तक निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि वीरशैंव पंथ की स्थापना कब हुई और उसको यह अभिधान कैसे मिला। हम इतना ही कह सकते हैं कि यह अपने लिंगधारण तथा षड्स्थल सिद्धान्त के कारण दक्षिण शैंव सिद्धान्त तथा पाशुपत सम्प्रदाय से भिन्न है।

यद्यपि 'सिद्धान्त शिखामणि' में 'बीर' शब्द की एक अनियमित तथा रोचक व्युत्पत्ति दीगई है (वि—ब्रह्म से अभेद का जान, र—उस ज्ञान से जनित आनन्द) तथापि इससे इस पंथ के नामकरण पर कोई विशेष प्रकाण नहीं पड़ता, क्योंकि इस व्याख्या में कोई ऐसी बात नहीं है जिससे यह पंथ अन्य सदृश धर्म-प्रणालियों से विलक्षण अथवा भिन्न कहा जा सके। अतः इस आधार पर 'वीर' शब्द को इस अभिधान का विशेष चिह्न नहीं माना जा सकता। ऐसा हो सकता है कि वैष्णव सम्प्रदायों तथा श्रावसम्प्रदायों की प्रतिद्वन्द्विता के परिणामस्वरूप श्राव सम्प्रदायों के एक वर्ग में जो हिसात्मक एवं झगड़ाल प्रवृत्ति पदा हो गई इसीलिए इस वर्ग को बीरश्राव कहा जाने लगा। 'सिद्धान्त शिखान्मणि' के अनुसार वसव कहता था कि जो शिव की निन्दा करते हैं उनका वध कर देना चाहिए, उनकी भत्सना करनी चाहिए अथवा यदि ऐसा करने में अक्षम हों तो वह स्थान छोड़कर चला जाना चाहिए। 23

इस प्रकार हम देखते है कि आगममूलक होते हुए भी इस पंथ पर औप-निषदिक तथा पौराणिक प्रभाव भी कम नहीं। एक ओर अगस्त्य, रेवणसिद्ध तथा रेणुकाचार्य की परम्परा है, दूसरी ओर श्रीपित पण्डित की। श्रीपित अपने चिन्तन का आधार उपनिषदों तथा पुराणों को अवस्य बताते हैं, परन्तु वह अगस्त्यसूत्र तथा रेण्काचार्य का भी उत्तेस करते हैं। किन्तु वह यसव तथा अवस्य प्रभु चन्तवस्व. साचव, संस्त, शिद्धराम आदि का उत्तेस नहीं करते। लगता वह है कि बीरजैव मन के विकास की दो या अधिक धाराएं थी। कालान्तर में वे सभी एक दूसरी से जिलीन हो गई नथा बीरजैव मन की एक मात्र सम्प्रदाय मानी जाने लगी।

जहां तक इस पंथ के मल सिद्धान्तों का प्रश्त है, अकेले वसवपुराण से तो हमें कोई ऐसा मृत्यण्ड निर्देश नहीं मिलता जो धीरशैवमत-बिचार-सरणि को रेखांकित करता हो, किन्तु 'प्रभृतिग लीला' तथा वसवपुराण की विचार-प्रणाली को संयोजित करके हम उन तच्यों की योज कर सकते हैं। अपने जिप्य यसव को शिक्षा देते हुए अञ्चम भनित, पदस्थल तथा योग के स्वरूप की गंक्षिप्त ब्याख्या करते है। उनके उपदेश का सार यह है कि योग परम तादात्म्य का उन्प्रेरक है। प्राणशक्ति बागु को पूर्णक्ष्पेण रोककर, प्रवल प्रवन्त से चित्त को स्थिर किये विना भनित नहीं हो सकती, तथा बन्धन से मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकती। प्राणगविन अथया बाय को रोकने से ही बीरजैब का चित्त एक जाता है तथा गरीर के मल भौतिक तत्त्वों जैसे, अस्ति, जल आदि में निश्रित हो जाता है। माया मन की उतात्ति है तथा वायू की उत्पत्ति भी मन से ही मानी जाती है। यही बायु मन की क्रिया द्वारा शरीर बन जाती है। शरीर का अस्तित्त्व केवल वायु की क्रिया द्वारा ही सभव है जो हमें शिव के साथ नव वस्तुओं की एकता का नाक्षात्कार करने से दूर रमना है। अनः बीरशैव को नाम की साधारण किया की, उन्हें एक बिन्दू पर केन्द्रित करके तथा वायु की सिन्न चक्रों अथवा रनायुनन्तु-जाल से श्रेष्टना स्वीकार कर, बिम्द्व क्रिया का महारा लेना पड़ना है, जो स्वयं में ही वायु के नियन्त्रण की क्रिया की अवस्थाए अथवा स्यल, पप्रथल माने गये है। 21 इन प्रकार पडम्थल की क्रिया स्थलों के एक गमुह से होती हुई उध्वेगामी यात्रा के समान मानी जाएगी और इसी के द्वारा शिव से तादातम्य की अनुभूति की जा सकती है। योग की उस शक्तिपुर्ण क्रिया का आदेश एक अर्द्धशारीरिक क्रिया की व्यावहारिक विधि है जिससे ईश्वर तथा आत्मा के परम तादातम्य का अनुभव किया जा सकता है।

अहैत विद्या के परम प्रचारक आचार्य शंकर ने भी ब्रह्म तथा जीवातमा के ताबातम्य पर विशेष वल दिया है और उसके लिए मार्ग भी मुझाये हैं, किन्तु वह ऐसे शक्तिपूर्ण अभ्यान के पक्ष में नहीं है जिसे अल्लम द्वारा प्रतिपादित पड्स्थल मिद्धान्त में बड़ी प्रवलता से आदेशित किया गया है। रेवणाचार्य भी पड्स्थल मिद्धान्त को बीरजैव चिन्तन-पद्धति का प्राण मानते हैं तथा इस बात पर जोर देते हैं कि बीव एवं जगत् को शिव में स्थित तथा उससे अभिनन

मानना चाहिए। उनका मानना हो। हसारी इन्द्रियों ये जनात सम्भ वित कथ में चित् तथा अचित् संसार उथी पर देवर में स्थित रहता है तथा वहीं से बह बिना किसी निमित्त क्रिया के अपने को अभिक्तत्व करना है। एक अन्यत्व ब्याबहारिक उदाहरण प्रस्तुत करते हुए रेवणाचार्य कहते हैं कि असे होस सब-संत अपना विस्तार करके तरल जबस्था प्राप्त कर लेता है, होक उसी प्रकार उट्चर अपनी इच्छा से अपने स्वत है आनस्य के निए अपने को बिस्तृत करता है जिससे संसार प्रकट होता है।

वीर सैवमत के नारमृत तस्य पटन्थल की इसके शिक्षकों एवं निन्तकों ने भिन्त-भिन्न व्याच्याएं की है। क्खिप बसके के पटनात् यह सिद्धान्त इस पय में पूर्ण रूप से प्रतिष्टित हो गया था तथापि इसके स्वरूप के विषय में अब तक स्पष्ट निर्णय नहीं हो। पाया। यहां तक कि इसकी संख्या भी निर्विवादास्पय नहीं है। 'बीर सैविवादास्प की एं सिद्धान्त जिसामिण' में 101 तस्त्रों का उल्लेख है किन्तु कुछ प्रत्य जैसे 'श्रीकरभाष्य' (श्रीपित) अनुमवसूत्र (माधिदेय), प्रभुरंग-लीला (अल्लम गृक) तथा बनवपुराण केवल छः स्थलों का उल्लेख करते है। इसी प्रकार इसके स्थलप के विषय में भी विभिन्न विचार प्रकट किए गए हैं। कुछ लोग इनका उपयोग दारीर के छः नाडीचक्र के निर्देश के लिए करते है, कभी उन छः केन्द्रों के लिए जिनसे ईश्वर की द्यांति भिन्न प्रकार से अभिव्यवत होनी है। कोई इसका प्रयोग ईश्वर की छः गीरवपूर्ण अनित्रवों के लिए करते हैं। नो कोई इसको पृथ्वी, अग्नि, जल आदि सृष्टि के मूल तस्य स्वीकार करने हैं।

माधिषेत्र ने पहुन्थलों का जो विवेशन किया है, उससे उनके पीछ निहित्त सिद्धान्त कुछ स्पष्ट रूप में सामने आ जाता है। <sup>25</sup> वह षहुम्थल-सिद्धान्य में गीता के विचारों का साम्य पाते है। यह स्थल की परिभाषा ब्रह्म के रूप में करते हैं, जो मत्, चित् तथा आनन्द में अभिन्त है। यह मंसार की अभिव्यक्ति तथा मंहार के आधार जिब का परम तत्त्व है। यह वह तत्त्व है जिसमें से महत् आदि विभिन्त तत्त्वों की उत्पत्ति हुई है। 'स्थ' का अर्थ है स्थान और 'ल' का अर्थ है -लय। अर्थात् यह समस्त गित्तियों एवं पदार्थों का उद्यम ह तथा सथ कुछ उसी में विलीन हो जाता है। उस परम तत्त्व की गित्ति के आहत्यों। भे कारण ही अन्य स्थल उदित होते है। इसी को अंगस्थल तथा निगन्यल में विभागित किया जा सकता है। शिव स्थयं अपरिवर्तनशील रहकर हन यो क्यों में प्रकृट होते हैं। एक ही शिव शुद्ध वित्त तथा लिंग के एक अग के रूप में प्रकृट हो जाते हैं। एक ही शिव शुद्ध वित्त तथा लिंग के प्रकृत स्थल ब्रह्म तथा जीव वो रूपों में विभक्त है उद्यी प्रकृतर उसकी शिक्त

भी दोहरी है। यह निविकत्य ह तथा महेरवर कहनाना है। वस्तुनः शक्ति तथा भिवन में कोई भेद नहीं है। उन्हें सृष्टि के लिए गनिर्मान गांवर प्रवृत्ति कहन्तानी है और अवरोध के रूप में निवृत्ति भिन्त । शक्ति के दो रूप हैं—उन्च तथा निम्न । एक गंनार की अभिश्यक्ति की ओर प्रवृत्त होना ह, दूगरा दिश्वर में वापण जाने की ओर । वहीं इन दोहरे रूपों में माया तथा भिन्त करनानी है। लिंग में जिन्त भिन्त में अग के रूप में प्रकट होनी है तथा जीव एवं अंग का ऐत्य शिव एवं जीव की अभिन्ता का द्योतक है। भिन्त अपने को भिन्त रूपों में अभिन्यवत्त करनी है, जिय प्रकार भिन्न फलों में जल भिन्त स्थादों के एप में प्रकट होता है। भिन्त जिय के स्वरूप की द्योतक है और यह जानन्दस्वरूप है।

एक अन्य दृष्टिकांण द्वारा पर्स्थन यौगिक प्रक्रिया का सूचक है। उसके अनुसार आत्मा से आकाश. आकाश से बायु, बायु से अग्नि, अग्नि से जल तथा जल से पृथ्वी का विकास होता है। पुनः आत्मा तथा ब्रह्म का ऐक्पभाव व्योमांग कहलाता है। प्राणितग वायवांग, प्रसाद अनलांग, महेण्यर जतांग एव भवत भूम्बंग कहलाता है। तदनस्तर बिन्दु से नाद उत्तन्त होता है, नाद से कला उत्तन्त होती है तथा उसके विपरीत कला से विन्दु तक जाया जा सकता है।

उस प्रकार आप देखते है कि बीरबाँव मन भवित का वर्णन वैष्णव नतों की भाति उस अनुराग के रूप में नहीं करता है जिसमें पुजारी तथा पुजक अथवा अवन एवं आराह्य के बीच का हैन बना रहे। यह नो परभेश्वर के भाष शुद्ध तादात्म्य का पक्षधर है। उस प्रणाली में इस बान पर विशेष बन किया गया है कि पूजा विषयक समस्त कर्मकाण्डी रूप, जिनमें हुँतावस्था धर्ग रहती है, काव्यनिक है। लीलामय प्रमु अनेक रूप धारण कर सकते हैं किल्यु भिन्न के आलोक में यह विश्वास बृद्ध हो जाना चाहिए कि वे नय उसी एक प्रभु के अनेक प्रस्कुरण हैं; वह तो वस्तुत: एक हैं।

#### शाक्त मत

जैसा कि उत्तर कहा गया है कि अनेक शैवनतों की भाति शाक्त मा भी भारत का प्राचीन धार्मिक नम्प्रदाय है जो आज भी पूरे भारत में 'हैका हुआ है। इसकी अनेक अवान्तर शालाए प्रतिशाखायें ह तथा उनकी विभिन्त उपासना-पद्धति एवं विश्वास-प्रणाशी है। शैवनतों के नाथ उस सम्प्रदात की चर्चा का उद्देश्य यह है कि कुछ मूल बातों को छोड़कर इसकी अनेक आहें नेव चिन्तन-पद्धति से मिलती जुलती हैं। शिव एवं शक्ति दोनों पंथों के अविश्वात् देवता है तथा उन्हीं दोनों के समयेत रूप को ही विश्वरदाना का आधारणन सिद्धान्त स्वीकार किया गया है।

जाकत मन परमेश्बर को मानृत्व के रूप में स्वीकार करता है। मां ही परम शक्ति है। यही विश्व की रचना करती है, इसका पालन करती है तथा इनका मंहार करती है। जिब अपरिवर्तनीय चेतन है, शक्ति उसकी परिवर्तनशाल उजी है और इनका आभाग मन तथा भौतिक नत्त्व के रूप में होता है। हवंद स्वेत्सर मन तथा भौतिक नत्त्व शोनों का विकास उस सत्ता से मानने हैं जिने आदिशक्ति (प्राइमल एनजीं) कहा गया है। इसी को हेकेल मलभूत आदिनक भौतिक द्वय मानते हैं। हवंद स्वेत्सर स्वव्यन उजी तथा शक्ति के विलास को विश्व का अत्यक्त सामान्य तत्त्व स्वीकार करते हैं।

शाक्त मतावलम्बी शिवत को ही परम प्रभाबी देवता मानते हैं। उसके अनुसार जिब यक्तिरहित कत्ती है, जबकि प्रक्ति में समस्त ऊर्जा केन्द्रित है । शाक्तागनवादियों का अपना साहित्य है, उदाहरणार्थ विद्यार्णवतन्त्रादि । अपने विनिध कर्म हाण्ड तथा आदिम एवं अभद्र उपासना-पद्धति के कारण इस मन की अधिक प्रतिष्ठा नहीं हो सकी। फिर भी इतना तो मानना ही पटेगा कि यह सन अत्यन्त प्राचीन है आर आज भी भारत के प्रत्येक भ-भाग आर जानतीर ने दक्षिण भारत के असंख्य विचारणीन लोगों का मान्य धर्म है। भारत की जीवित धार्मिक मान्यता होने के साथ ही साथ इसने जिस जिल्लानधारा को जन्म दिया है वह अपने विरय-विकास सम्बन्धी सिद्धान्त में जायुनिक विज्ञान में पर्याप्त मेल खाती है। इसके अनुसार 'गिवत' ऊर्जा का प्रतीक है-अर्थात् मुलप्रकृतिचित्रतिवाति, जो विश्य का मृत कारण है। जापृतिक विज्ञान की ऊर्जा को विज्योत्पत्ति का मूल कारण मानता है। वांतिक निद्धालों के विवेशन के सन्दर्भ में श्री ए० एवलोन ने एक मुक्त परम्परा का उन्तेल किया है। उसके अनुसार माबा (शक्ति) इस जगत् तथा इसके प्राणियो की उत्पत्ति की निर्मान्नी है, समग्र आहमा एवं गरीर की सर्जक ै। विग्य तथा पदार्थ इसी से उत्तनन हए हैं।

इस प्रकार उस मत के अनुसार जिब तथा यहिन उस विश्व के दो महान् जनन-सिद्धान्त तथा सर्जक मान गए हैं। याक्तों का विश्वास है कि जिब और शक्ति के साथ दो पुरुष तथा स्त्री मृष्टिविद्या तत्त्व जुड़े हुए है। वे बिन्दु तथा नाद कहलाते हैं। शैव लोग इनका अर्थ ज्ञान तथा क्रियाशित के रूप में करते हैं। क्षेमराज अपने स्त्रघिन्तामणि की टीका में 'बिन्दुनादाव' (प्रसरिवन्दुना-याय स्त्राक्षित्रसिन्ध्ये) का अर्थ 'सामरस्यादिमके ज्ञानक्रियाशक्ती यस्य ;, आदि करने हैं। ज्ञीव लोग कार्यकारणवाद का सिद्धान्त प्रतिवादित करने हैं जिसके अनुसार शिव ही जगत् का मूल कारण है। शाक्त लोग कहते हैं कि शक्ति से रिहत शिव सृष्टि-क्रिया-निष्यादन में समर्थ नहीं है । ३१ परम- सत्ता (जिन्न) अनेक स्व धारण करनी है। उनमें से जिन्सिका गया नाम पिन प्रमुख हू। माया, जिसे 'सेदबुद्धि' कहा गया है, गुद्ध नृष्टि के जन्म ने जानी हिन्तीस तन्त्रों के सकताक्रम में सब्बिद्धा के बाद में प्रकट होती है। साम जीन को परिच्छित्त अर्थात् परिमीमित करती है। सोगराज उसे जिल्पेप्र आधार-ह्या शक्ति <sup>28</sup> कहते है। साथा का आगिमक अर्थ है—औं अपने हो निम्हित (मा) सथा प्रसरित (या) करती है अर्थात् औं निमीलन एवं उत्तीतन का जन्म देती है।

्न प्रकार हम देखते हैं कि दोन तथा सामन सम्प्रदामों ने कई बातों में पर्याप्त साम्य है। जैसे के अनुसार जिया ही प्रदेश सम्बद्ध हो गए परित्र से प्रका होकर सुवित की रचना करता है जनता ऐसे अस्तित्य में आता है जीता सामनों के अनुसार असित ही सर्वप्रभावी तस्य है। इसी के द्वारा असना सर्वत एवं संहार होता है।

्त प्रकार आगिक धारा ने नावन मा का भी अपना निरोध महरूब है तान इसके मध्यान ने जो निरान-सरिग विकस्ति हुई, उसने का विकस्ति भूमिका है।

# काश्मीर शैवमत

ज्यार जिन गाँव सम्प्रदानों की सभी को गाँ, उनमें वादमार जामन का अगना प्रमुख न्यान है। उसके यो कारण हैं—एक नो यह कि प्रकार निर्माण में विपरीन उसका उदय उत्तर में त्या और इसने पूर्वप्रचित्त अनक धर्मी तथा उपानना-पहतियों को अपने में संबंद लिया और दूसरे यह कि प्रमी जिस जिन्न-सरणि को जन्म दिया उनने न केवल भारताय तत्यांगामा, अभिन्नु साहित्तिक चिल्न-खारा पर भी अपनी अभिन्न छाप जान । कहने का अभिप्राय यह कि यह केवल आध्यारिमक प्रणाभी न रहकर, एक व्यावक तियन-हर्मन के वन हम में विकसित हुई तथा उसने समृचे बुद्धिजीबी-जिन्न में प्रकारित किया।

# प्रवन्नि

उसके पूर्व कि हम इस मत के मूल तस्यों की लखी करें. हमारे लिए यह जानना नमी जीन होगा कि इस मत के अस्तित्व में आगे से पूर्व काणीर का धार्मिक और नानाजिक परिवेण कैमा था तथा इसके प्राथीन निवासी किन धार्मिक परम्पराओं अथवा उपासना-पद्धिनों का अनुसरण करते हैं। नीलमत पुराण के अनुसार इसके मूल निवासी नाम वे और बाद में विधास अथवा डाडिक नस्ल के लीग यहां आकर बस गये। श्री एच० एन० कौल ने स्वीकार किया है कि आयों के इस घाटी में पहुंचने के पहुंचे नाम तथा डाडिक (पिसास)

नम्ल वे ोग आपस में घ्लिमल गये थे। <sup>69</sup> यद्यपि यह पाटी अपनी भौगो-निल स्थिति के कारण क्षेत्र भारत से अलग पड़ी रही किन्तु अनेक ऐसे प्रमाण अलग्न शिने हैं जिनके आधार पर कहा ना सकता है कि यहाँ के निवानी अलग्न शिनीन ताल से अनक आर्थ तथा अनार्य धार्मिक परम्पणओं का अनु-नरण करते रह आर वह स्थिति आज तक बनी हुई है। बस्तुतः आदिम भारतीय करताकुमारी से लेकर काल्मीर तक गांत्रों में बसे थे। आर्थों के समागम के बाद अब इनके सम्पर्क बड़े तो स्थामाविक था कि ये एक दूसरे के धार्मिक विज्वामों को अपनाते। <sup>30</sup> एस० भी० रे की भी धारणा है कि काल्मीर के प्राचीन निवासी कुछ आदिम धार्मिक विश्वामों का अनुसरण करते थे। नाग-पूजा इन पाटी की प्राचीनतम धार्मिक प्रणाली मानी गई है। बाद में बौडधर्म के प्रवेश के बाद सभवतः यह प्रणासी लुप्त भी हो गई। जहां तक हिन्दू देव-नाओं का प्रज्ञ है, शिब इस लाटी में बौडधर्म के पहले में ही एक प्रमुख देवता बन गये थे। इनके पश्चात् विष्णु, सूर्य तथा अन्य हिन्दू देवी-देवताओं का यहां प्रवेश हुआ और वे यहां के धार्मिक जीवंत में समा गए। <sup>31</sup>

'तीलमत पुराण' के विचरण से स्पष्ट ह कि प्राचीन कार्क्सीर निवानियों में एक बहुदेवतावादी धर्म प्रचलित था जिसमें अन्यान्य आदि देवी देवताओं की पूजा से लेकर जिब, गणेश तथा बुद्ध तक के लिए स्थान था। 32 आगे जलकर धर्म का जो रूप सामने आया उसमें जीव तथा बौद्ध धर्म-रूपों के लिए थिशेष स्थान था। गैर अन्त में थोड़-प्रभाव भी प्रायः लुप्त सा हो गवा और बौब धर्म ही तत्कालीन कार्मीरी गमाज का प्रमुख मान्य धर्म बन गया।

हता गथा मोहन-जो-दहां तथा कुल्ली और उहाब (बल्विस्तान) के उत्थाननों से जो तथा मिले हैं उनके आधार पर यह मन दृह होता जा रहा है कि शिय-पूजा 3000 ई० पू० (निन्धु घाटी सभ्यता) में भारत में प्रचलित था। वैदि. तथा अवैदिक साहित्य-सपों एवं महाभारत और पुराणों में उपलब्ध अनक प्रमाणों से सिद्ध होता है कि वैदिक काल में भी शिय-पूजा विद्यमान थी। कुछ नदमों से तो स्पष्ट है कि यह उपायना-पद्धित मृलतः अनार्य अथवा हिले लागे की थी और आर्थों ने इसे उन्हीं लोगों से जिया था। श्री एम०भी० रेडन उपायना-स्प वे विषय में किसी नित्कर्ण पर नहीं पहुंच पाने—''उन वान का पता नहीं चल पाना कि काश्मीर का जिब गमीपब में सिन्धु घाटी से प्रवित्त है अववा स्थानीय देन है।''38 राजकरिंगणी के विवरणों ने स्वष्ट है कि काश्मीर तथा भारत के मैदानी भाग के भीच संचार-व्यवस्था महाभारत काल में ही विद्यमान थीं। जतः काश्मीर में शिवपूजा महाभारत-काल से ही विद्यमान रही होगी।

करण ने काररीय के पात्रवंशों के जो पूना न प्रस्तृत किए है उनसे साक पता सलता है कि ध्रा पार्टी में बैदमन प्रारम्भिक कान में ही प्रचलित था। राजनरंगिणी में राजाओं प्रारा जिल्लानिया-निर्माण के अनुवारिक उन्लेख हैं। जलीक ने पूर्ण भी पता विश्वेष्ण्यर नामक जिल्लानियर विद्यमान था। असीक स्वयं भूतेज (शिष) का मलन था तथा उनन अनोकेण्यर नामक दो जिल्लानियर वनवाये थे। कारकोट काल के बाद के नर्धों में इस प्रार्टी में भंब धर्म का पर्याप्त प्रभाग रहा। महाराज अवित्यमन (555-83 ई०) शिष्य के भनत थे। उत्पान तथा लीहरवर्णीय राजाओं ने भी शैवधर्म के प्रचार-प्रभार में काफी योग दिया। श्रीकृष्ण को नाम्भीरभारी में श्रामानों का प्रचारक माना जाता था। इसी प्रकार कल्लण एक वाल्लिक परम्परा की जर्ब करने हैं जिसका प्रवोगनना ने प्रनिष्ठ सम्मन्ध है। अधीक के शामनकाल से कुछ समय पूर्व कार्थीर में जब बाद्धमं का प्रवेश हुआ तो वहां एक धर्म पहले में विद्यमान था, जिसका प्रधान स्वरूप पार्वती अथवा शिल्ल से मुक्त शिव की पूजा था। उन प्रकार जगन्भिता नवा जगनजननी के स्वय में विन्त शिव नथा पार्वती सुण्ट-बिद्या के दो मूल निद्धालों के रूप में प्रतिष्ठित हुए।

उपर्यंक्त विवरणों से स्वष्ट है कि जैबोपसना प्राचीन काश्मीरी नमाज की प्रमुख आस्था बन गई बी और जिस प्रणाली को आज काश्मीर जैवमत के नाम ने जाना जाता है उनके जिकान के पीछे यह आस्था बराबर काम करती रती । इसके बाध ही साथ इस प्रणाबी के विकास में बीड़ विचारधारा का भी क्ष प्रभाव नहीं पढ़ा । यस्तृत: कार्कीर जैवमन अथवा विक्रवास्त्र ने जो तर्क-मलक अपना बौजिक विञ्लेषणप्रधान मोट लिया उनमें बौज्जमा का विशेष मीगदान है। यो नो बीजबर्म काल्य र में जबीक के बाननकान से पूर्व ही पतंत्र गया था फिल्तु उसकी गतिकिकि विशेष सुप से बड़ी कुपाण-वान में। इतिहास का विद्यार्थी जानता है कि कूलाणशानक कनिष्क ने काश्मीर में बिराट होद्ध-सर्गात (सम्बलन) का लाबोजन करवाया । 'नीलमत पुराफ में इस बाग का उन्नेख है कि कनिएक के काल (125-'60 ई०) में काल्मीरी जनमानन को बलपूर्व स्थापित सर्व के प्रभाव किए गए तथा उन पर अनेक अनिवास इए ओर इसके अग्रणी तथा एतधार थे-नागार्जन । यहां तक कि बारमीर का वृद्धि तिर्दे एक प्रपूत् वर्द कारों से परास्त हो नवा तथा बादमीरी समाज को अपन कालका समारोह रोक्षत पहुँ। इससे यहां के मात निवासी नाग लोग करन उने भागां अंड जिस्ताना न महा ब्राह्मणाया ने एवं ब्राह्मणायां मुद्धिजीयी बन्द्रदेश व अला रेजना प्राधीन प्रयोशी की प्रत्येतिका की नधा उन धरती को भिक्ष है की पिता ने सुबन किया 181 राजनर्रामणी के विवरणी से भी स्पष्ट है कि अध्याहन तथा लित्तादित्य आदि अनेक ज्ञासकों और राजपरिवार के अन्य सदस्यों ने बीउधर्म को पर्याप्त नरश्च दिया तथा अनेक विहार एवं स्तुप बनवाये थे। नीलमत पुराण के अनुभार तो उस समय कार्यार में बुद्ध-जयन्ती बड़े समारोह के नाथ भनाई जाती थी। 35 .कार्यार घाटी में बीउधर्म के प्रभाव की पुष्टि अनेक पुरातन्य-प्रभाषों तथा चीनी याबी सुवान च्या (विननांग) के याजा-बृतान्तों (631-33) में भी होती है। इन सब विवरणों से स्वष्ट पता चलता है कि बार्यार में बीउधर्म ब्राह्मण-सम्प्रदानों के समानान्तर शताब्दियों तक चलता रहा। 36

इस प्रकार हम देखते है कि बाद्धसभावनम्बी काइमीर में काफी लम्बे काल तक अने रहे और अब एव आवत सम्पदा में के न्यायियों के साथ आस्ति-पुर्वक जीवनसापन करने रहे। स्वासादिक का कि इसमें परस्पर धार्मिक मुद्दों पर तदा-कदा विचारों का आवान प्रयान तेला। बौद्ध (व्यारधारा का काश्नीरी जनमानम पर इसना प्रभाव गडा कि ईमा के आइवें तथा नायें उनक के दारान प्राचीन जैव विकार पाणः पुना ने हो। समे ।<sup>97</sup>िन्तु नवी सकादी में कारमीर भारी में एक आभिक पुनर्जागरण की तहर कैवी और उससे बोडों के प्रभाव को ध्यस्त तथा उसको विभारधारा को नित्त्व कर दिया। किन्तु इसने एक लाभ ावस्य हा - -वीसों ने जिल्लान के क्षेत्र में जालोगनात्त्रक दृष्टि को जन्म दिया आर प्राचीन निव्यों तथा तिक्षकों के उपरंगों पर भी जुलकर विचार-विवर्ग होने लगा । ६०ता इन वाटी तथा भारत के जना भागों में भी अनेक दार्शनिक मनो एवं प्रस्थानों न जन्म लिया। इन नवोदिन वैदिक आखाण शैव तथा गायत महीं के आध ही साथ ग्रम घाटी के लोग बैदाफरण, गांस्व, नैवासिक तथा योग परस्परा में एवं निस्तत-पद्धतियों ने भी भलीभाति परिनित थे । इस प्रकार ईसा की नवी शताब्दी में प्रत्यक्षिणा शास्त्र के प्रादुर्भाव के नमय यहा विभिन्न धार्मिक तथा दार्शनिक मन-मनान्नरों का जमबट हो गया था जिसने इन घाटी को एक युद्धभूमि के रूप में बदल दिसा था।<sup>38</sup>

हमने ऊपर देशा कि कार्यार शैवमन के विकास के गीरे एक अन्यन्त दीर्घ नथा समृद्ध परम्परा थी। अतः उस नत ने जिस विचारधारा को जन्म दिया बहु बड़ा व्यापक तथा उदार दृष्टिकोण लेकर हमारे सामने आई।

विक निद्धान्त के नाम से विक्यान इस मन की हम इसके साहित्य के आधार पर इस तीन भागों में विभक्त कर सकते हैं—

- 1. आगमशास्त्र
- 2. स्पन्दशास्त्र
- प्रत्यभिज्ञा शास्त्र

किन्तु ये नीनों पहलू आपस में काफी जुड़े हुए हैं और विकशास्त्र के विकास के तीन आयामों के द्यांतक हैं। आगमशास्त्र से उसके धार्मिक पक्ष का यांध होता है, स्पन्यशास्त्र उसके क्रियापक्ष (सैव-पोस) का द्योतक है तथा प्रत्यशिका शास्त्र इसके दर्शन पक्ष का परिचायक है। 39

परम्बरा ने प्राप्त जागमणास्त्र (जागच्छातीति जागमः) का वस्गुष्त (ईमा की नथीं जनाव्दी) तथा इनके जिल्मों ने उपदश किया तथा काव्मीर जनमानस से बौद्ध प्रभाव को धीर-धीरे निरम्त कर दिया। बन्गुप्त के शिव-मूत्र ही तस्तुतः कारमीर भैवमत की आधारणिति है। इनमें न केवल इस मन के मल निद्धान ही मन्तिहित है अपित् इनके द्वारा परम तत्त्व के नाक्षा कार का मार्गभी प्रशीवन किया गया है। इस सरिण को बाद के दो नहओं — भाउद्यान पर तथा बिद्ध सोधानस्य । यो भिन्न क्षितिज प्रवान किए । करूपट ने नो जियमुत्रों के मन निद्धानों को धार्मिक धरातन पर प्रतिष्ठित किया, जबकि शोमानन्द ने नार्कित विगर्भ का गतारा ने वर जियाद्वयाद की स्थापना की और इस प्राचित प्राचीन प्राच्या-प्रणाती को एक वार्धनिक जाराम विवा । इस प्रकार वर्षाद ने अपने भन के प्रतिपादन के लिए स्वत्यारिका अवज्ञा 'स्यत्वसूत्र' की रनना की तथा असने भैदयोग अध्या भैद-समादेश पर पूर्ण चर्चा की जिसके द्वारा प्रतिपादित नाम्भव जादि उपायों के माध्यम से जीवात्मा पूर्ण सिद्धि जश्रीत् ईव्यर का समायेग प्राप्त कर सकता है। सोनानन्द ने 'शिवद्दि' की रचना करके प्रत्यमित्रा भारत का प्रवर्तन किया । इसके पश्चात उत्पल, लक्ष्मणगुप्त, अभिनवगुप्त तथा क्षेमराज आदि आधार्यों ने अपनी ध्यामधाओं ब्राग इस परम्परा को आगे बडाबा। इस प्रकार आगमों में सुत्रकृप में विद्यमान अध्यात्म तत्त्व को एक पूर्ण दार्वनिक आयाम मिला। यह अभिधान इसको जान के शाधन के आधार पर दिया गया है, अर्थात् इस प्रक्रिया द्वारा पश्च (जीवातमा) अपने वास्तिविक रवस्य को पहचान कर निव के नाथ ऐकातम्य प्राप्त कर लेता है।

जेमा कि जार कहा गया कत्लट द्वार जिस निद्धान का अिपादन किया गया बही विक्यान्य का आर्मिक पत्त है। सामान्यतया आगम-जास्त में कारणीर शैवनत के मूल तत्त्व विद्यमान है और इसमें योगिक प्रक्रिया द्वारा परमेश्बर के गाथ साआहकार करने के मार्ग का प्रतिवादन किया गया है। शैवयोग निम्नतर तथा उच्चतर सिद्धियों तथा मुक्त जीवन का गौरव प्राप्त करने के लिए संवम की विभिन्न योगिक विधियां निर्धारित करता है। एन्हीं विधियों को जान्भयोपाय, आक्तोपाय और आणवोपाय की संज्ञा दी जानी है। स्पन्द शास्त्र में उन्हीं उपायों तथा अन्य योगिक क्रियाओं का विस्तृत विवेचन

किया गया है। प्रत्यभिना जास्त्र परभेग्वर के माश्चात्कार अथवा गैव-समावेग का सँद्धान्तिक विधेचन प्रस्तुत करता है। यस्तृतः त्रिकशास्त्र में पूर्णाईनयादी विचारधारा का प्रतिपादन है। इस मन के अनुसार परमसना शिव प्रत्वेक वस्तू का निमित्त कारण तथा भारतत्त्व है। वह चित्तत्त्व एव आनन्द से जीत-प्रोत तथा गर्वज्ञत्व, सर्वशक्तिमत्व एवं स्वातन्य ने युवत है। यह सब कुछ है तथा गवसे पर है अर्थात वह विश्वमय भी है और विश्वोत्तीर्ण भी। देश, काल तथा रूप उसे परिमित नहीं कर सकते क्योंकि वह अविकारी तथा अपरिणामी है। परमतत्त्व (जिब) तथा जीबात्मा (पश्च) में बस्तृतः कोई भेद नहीं। पुरुष अथवा पश् एक पुंजीभत चेतनतत्त्व का अंश होने के कारण स्वयं मगवान शिव ही ह, किन्तु वह बन्ध तथा आत्मविस्मृति की अवस्था में है। जैसे ही पगुतथा यिव के बीच की यह दीवार हटी, अर्थात पश्को अपने वास्तविक स्वरूप (जिबत्व) का प्रत्यभिज्ञान हुआ, वैसे ही वह पनः निरपेक्ष पूर्णता की स्थिति में आ गया, अर्थात शिव के साथ एकाकार हो गया। इसी की शै-व समावेश अथवा मोक्ष कहते हैं। वस्तुन: पश अपने में स्थित चेतन तस्य को मलत्रय के प्रभाव से भूल बैटता है। जैसे ही उसे इन तीनों मलों से छुटकारा मिलता है उसके चित्त से मोह अथवा अज्ञान का आवरण हट जाता है, वह अपने में स्थित गुद्ध चेतन को पहचान लेता है, उसके माथ एकीकृत हो जाना है। इस स्थिति को प्राप्त करने में बीगिक क्रियाए अत्यन्त सहायक होती हैं अतएव त्रिकशास्त्र में योग का विशेष महत्त्व है।

कुछ बातों को छोड़कर भारतीय अध्यात्म अथवा तत्त्वचित्तत्त-जगत् के सभी प्रस्थानों में एक मृत्यूच समानता रही है। बार-बार जीवन और मृत्युका चक्र मनुष्य को इन स्थिति ने छटकारा पाने के लिए सचेष्ट होने के लिए प्रेरित करता है। पूर्वजन्मकृत कर्मों के प्रायध्वित्तवश जीवात्मा का पुनर्जीवन धारण करना तथा इसके परिणामस्वस्त्र मनुष्य को विभिन्न भाग्यस्थितियों, गुणों तथा अनुभूतियों से गुजरना, जीवात्मा को परमात्मा में विलीन करके पुनर्जन्म और उनके अंग मुख एवं दु:ख में आत्यन्तिक तिवृत्ति तथा निष्क्रिय अन्तर्दर्शी तपोमय जीवन को पुनर्जन्म ने छटकारा पाने का अमोध साधन मानना आदि बारों सभी भारतीय धार्मिक सम्प्रदायों के चिन्तन का निष्क्रपं है। काश्मीर यौवमन की तीनों जालाओं में भो प्रायः इन्ही बारों पर विचार किया गया है। वि

# शैवधमं से दर्शन का विकास

जैना कि उत्पर कहा गया कि प्राप्वैदिक काल से ही सारत के प्रत्येक झाग में शिव एवं करित को लेकर अनेक सम्प्रदाय प्रचलित थे। युनैः सनैः सन

27

सम्प्रदायों का अच्छा नासा साहित्य तैवार हो गया, जिसे आगम और तत्त्र कहा जाता है। फलतः भारत ने वेदसम्मत नित्तन-सरणियों के साथ ही अने के आगमसम्मत जित्तन-प्रस्थानों का भी जनत हुआ। सानार्य शकर के धार्मिक अथवा चित्तन-क्षेत्र में जाने के पूर्व तेशामसार्थी लोग जनक सम्प्रदायों में बंट गये थे। इनमें महापाशपत, जी शिजाता, निपान पाशपत, काइमीर शैवमत तथा बीरशीवमत प्रमुख थे। इन विभिन्न शैवासम सम्प्रदायों ने वैदिक प्रस्थानों की भांति अपने-अपने थिशिष्ट दार्शनिक निजान विकासित किए, जैसे दैत, अद्वैत, विशिष्टाद्वैत तथा द्वैताद्वैत आदि।

वस्तुतः प्राप्तः सभी कार्णाय दार्तनिक प्रणालियों के अकृर वैदों, उप-निषदों तथा बौद्धकोतों में विद्यमान ये जिनका पालान्तर में पृष्ठ परिवर्द्धन एव परिवर्तन के साथ विभिन्न गिडान्तों के रूप में विकास हुआ। उन्हीं के आधार पर विभिन्न दार्शनिक प्रणालियो, यहां तक कि प्रत्यमिना दर्शन का भी डांचा तैपार हुआ। हां, उनमें से प्रत्येक ने अपन कुछ नए सिद्धानी की अवतारणा की तथा कुछ नई प्रवायकी विकसित मा। प्रो० लक्ष्मीधर ने प्रत्यमिना दर्भन के मूल बर्ष्य-विषय के प्रमुख तत्व 'नीलगत पुराण' में खीजने का प्रयास किया है। 11 एन० डी० बार्नेट ने दक्षिण भारत के 'बाधुनिक धार्षिक सिद्धान्तों का 'उत्तरभारत की प्राचीन धार्मिक जिक्षाओं के साथ सास्य का संकेत करते हुए इन दोनों का कड़ी ब्येताइबतर उपनिषद् के साथ बोडन का प्रयास किया है। नीलनतपराण बधा स्वेताव्वतर उपनिषद् पर तुलनात्मक दृष्टि जानने पर हम देगते है कि इस अवनिषद् में प्रतिविभिन्नन तथा 'नीलमन पराण में प्रत्यक्षिका वर्णन के गत तत्त्वों से सम्बन्धित विचार लगभग एक र्जन है। <sup>12</sup> प० सूपनारायण शास्त्रों ा विचार है कि ज्वेसाञ्चतर तथा जैवन्य उपनिष्यों की रचना संभवत: जागमों की छावा में हुई है। इनके अधार का और संकेत करते हुए बह कहते हैं कि जन्म उपनिषदी में परम तन्य की ब्रह्म कहा गया ह अबकि उसमें उसे जिल्ला नाम दिला गया है। उसना ही नहीं, अन्य उपनिषयो तथा ऋग्येद की ऋभाओं में भी ऐमें विचार विलवे हैं। 18

इस प्रकार हम देलते हैं कि बद्यपि तिनित्त सैव प्रस्थानों ने जपने दार्श-निक जिल्ल के सूथ जैवानमों ने जरण किए आर उनके आधार पर अपनी-अपनी त्यवत्व जिल्लान-नरणि विकासित की, तथापि उनके नर्वक्षेण्य दार्शनिक विचार प्रमूत वैदिक अथवा औतिनिविक दार्शनिक विचारों से बहुत जिल्ला नहीं हैं। जैना कि पहले कहा गया राधाममों ने बैदिक सोतों, बिभेप का से उपनिविक स्थाप पहुंदर्शनों ने विभिन्न डार्शनिक विचारों एवं पदावती का अपने में समावेश किया। अतः ये दार्शनिक प्रस्थान कही-कही कुछ कारों में अपने राजामम जोनों में भी किस्त हो गए है। यदि हम काश्मीर सैवनत तथा दक्षिण ग्रीवनिद्धास्त की तुलना करें तो देखते हैं इन दोनों में अनेक बैधस्य के बाबजूद पर्याप्त साम्य भी है। दोनों ही पति, पाश तथा पशु ये तीन वस्त्र स्वीकार करने हैं तथा योनों के चिन्तन के विषय जगत् का मूल कारण और व्यक्तिका मोल है। दोनों में तीन प्रकार के बन्ध न्दीकार किए गए है—मल, माबा तथा कर्म। प्रत्यक्तिका दर्शन उनको तीन मन कहना है और उनमें से पहला आणव मल कहलाता है। विज्ञानाकल नामक प्रमाना पर केवल मल का प्रभाव रहता है। सकल कहे जाने वाले प्रमाताओं के अंगों का लग नहीं होता तथा इन पर नीनों मलों का प्रशाब रहता है। इन दोनों तथा अन्य जीव प्रस्थातों में भी सृष्टि-तन्थों के विज्लेषणात्मक विज्ञास्तों में नामूनी मेद हैं और यह भी अधिकाण तर में की व्याव्याओं को लेकर । प्रत्यमिला यूर्णन के अनुसार परभगत्ता अपनी उच्छा ये अपनी समित द्वारा अपनी निन्ति पर इस विस्व का छन्भीलन करती है तथा उसे अनेक जाबों एवं जगन् के रूप में विभक्त करती है। यह विज्य बस्पुनः जीर मुद्ध नहीं अधितु विज्याना की शानस सर्षित है. जिसका असरे बाच रूप में विस्तार किया है। ईंडबर कारण तो है ती, स्वय कार्यभी है। यह इस बिज्य का निमित्त कारण भी है समयाति कारण भी। भीव-सिखाल के अनुसार बह केवल समझों। वास्त्र ही है। जहां सर विस्त-प्रकिया की प्रेरणा का सम्बन्ध है उसमें ईब्बर की उच्छा ही प्रवान है। विवय-विज्ञास चिति, परावार् अथवा परापश्चि का कार्य है। ये नशी एवं यूसरे तथा परमञ्जर के साथ समस्य है, सबूज है। सिनि की प्रेरणा से परमनत्त्र अपने को छलास नहतों में बिस्वन कर जेना है, जिसका बिस्तार उज्वतम एवं गड़ास से निम्नतम तथा सारायम विद्वारा केरूप में हो बाता है। बिय्व अपने नमग्र कप में इन्हीं में सभाजित हो सकता है। यह समस्त विस्व-प्रपंच गक्ति का विविध कीज़ा-ब्यापार सात्र समझा जाता है। उस सब के पीछे परा-गिका रहस्यात्मक तथा भगावह रूप में अपनी प्रभावनाली भूमिका अदा करती है। जिस्ति के मृत्य पांच पहल है —िचितिज्ञितित, आनन्द्रज्ञित, इच्छा-गक्ति, ज्ञानगक्ति तथा कियागक्ति । ग्राक्तमत के अनुसार सृष्टि-रचना के समय मृष्टि-जिंक विनीभूत हो जाती है। इसका अर्थ यह हुआ कि यह अपने की बिर्ध के स्थून रूप में विस्तृत कर लेती है। सारत के नभी प्राचीन गैव-प्रस्थानों में एक बन्तुवादी नत्त्व विद्यमान है जो उपनिषदों में विकसित विचार के वस्तुवादी आधार से पर्याप्त साम्य रखता है। सोमानन्द का प्रत्यिमज्ञा-शास्त्र बादरायण के बेदान्तशास्त्र की भांति (आदि कारण शिव ने) विश्व के उद्गव को यथार्थ विवर्ग मानना है। प्रत्यमित्रा प्रणाली में दो विचित्र धार-णाओं ने जन्म लिया-एक तो अनुग्रह जो जिब जीबात्मा के प्रति करुणा से अभिभूत होकर प्रदान करता है तथा शिवतपात, जो किसी-किसी को अपनी स्वतन्त उच्छा से प्रेरित होकर विशेष हुआ-कहाक्ष के प्रतीक के रूप में देता है। ये धारणाएँ अन्य शैव प्रस्थानों में भी किशी न किसी रूप में विद्यमान है। इसी प्रकार शैव प्रणालियों ने यौगिक साधनों को सोक्ष प्राप्ति के व्याव-हारिक साधन के रूप में स्वीकार किया है। इस प्रकार हम देखते हैं कि उत्पत्त की 'ईश्वरप्रत्यिम्ला' ने लेकर के मराज के 'प्रत्यिम्लाहृदय' तक प्रत्यिम्लाश्चार के सभी ग्रन्थों में आगमों में प्राप्त शैवयोग तक शैवसमावेश में प्राप्त साधक की अनुभूति आदि बातों को समुचित स्थान दिया गया है। अन्य दार्शनिक मिद्धानों के विकास का आधार वैदिक तथा श्रीद्धारों को माना जा सकता है। ईश्वरप्रत्यिम्ला के आगमाधिकार (31 कारिकाओं) में तो आगमिक प्रणाली का सहारा लेकर शैवयोग तथा उसकी उपलब्धियों की चर्चा की गई है। शेष भाग में अन्य दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन है। वस्तुतः यहाँ हम इस शास्त्र के शैवागमों ने प्राप्त धार्मिक सिद्धान्तों तथा विशुद्ध दार्शनिक विचारों में सीमारेखा खींच सकते हैं।

# दौवदर्शन: एक पूर्ण विकसित दर्शन

ऊपर के विवरण तथा विवेचन से स्वष्ट हो जाना है कि जैवदर्शन एक अन्यन्त व्यापक सर्वचाही तथा उदार दर्शन है। इसमें एक ओर तो शैवागमों की धार्मिक तथा साधना सम्बन्धी विचारधारा का समावेश करके दु:खजर्जरित मानव जाति के लिए इसन निवृत्ति पाने के मार्ग का अनुसन्धान किया गया है और दुसरी ओर इसमें विश्व-रचना के रहस्य को उद्घाटित करने की अत्यन्त विशद तथा विमर्शमनक प्रणाली विकसित की गई है। वास्तव में जीव, जगत् तथा विश्वात्मा सम्बन्धी जो भी सिद्धान्त शैवदर्शन ने विकसित किए उनमे एक अन्यस्त परिपक्ष तथा सुविकसित चिन्तन-धारा का उन्नप हुआ और भारतीय बुद्धिजीवी समुदाय को अपनी चिन्तन-प्रक्रिया के विकास के लिए एक अमोघ साधन मिल गया। पश्चिमी जगत में दर्शन को धर्म से जिन्न माना जाता है जबिक भारत में दर्शन तथा धर्म एक दूसरे से जुड़े हुए हैं। इस देश में वस्तृत: वर्म ने ही दर्शन की जन्म दिया है। शैवदर्शन का विकास भी वस्तृत: धार्मिक सिद्धान्तों के आधार पर हुआ किन्तु इसमें तत्वमीमांसा का स्थान प्रमुख और धार्मिक सिद्धान्तों का स्थान गीण हो गया । अनेक आधुनिक सैव चिन्तकों ने स्वीकार किया है कि दार्शनिक प्रक्रिया का प्रणालीबद्ध तथा समु-चित विकास कारमीर जैवमन ही कर सका है किन्तु यह भी अपने को धार्मिक सिद्धान्तों से पूर्ण मुक्त नहीं कर पाया। प्रत्यभिज्ञा कारिकाएँ एक ओर आगमिक परम्पराओं का समावेश करके उनका सांगीपांग विवेचन करती

ह दुसरी और ता ने प्रधान भी से दिनित्त अर्थ ने से प्रधानियों हे परिप्रेज में जीव, प्रगत तथा विद्याधार सम्बद्धाः । भिन्द वसम्याओं की अन्यस्य व्याद-हारिक वीसांतर प्रस्थत कर्सा ्. वन्तुपः सैव प्रणावियों में अनेक प्राचीन अनिमानक्ष्य ए। देवा तन्त्री सी वृतिवादी जास्या करन का प्रथास किया गया ै। बाहे बहु बल्झ का पाज्यत वर्णन हो। जयवा तमितनाए का सैव-मिखान्त, कर्नाटक का भीरतीयम हो। या क्लिमीट का प्रत्यभिज्ञा दर्शन - नवने अवर्ता वीहिक परम्पराओं तथा परिस्थितियों की अपने में संगट कर एक उलार तथा मानवनावाधी वर्धन देन का प्रयास किया है। काश्मीर शैवदर्शन ने जो प्रणाली विकश्मित की है वह पृत्यधवादी होते हुए भी वस्तुवादी भी है, अथान यह वस्तप्रत्ययाची है। इसके पूर्व नाकराईन के प्रत्ययवादी स्वकृष ने बिबब का सिध्यात्य प्रतिवादित करके भारतीय तत्त्वमीसांसा जगतुमे एक समस्या गडी कर यी थी। इसके मिथ्यात्य सिद्धान्त को लेकर परवर्ती वेदास्त-चिन्तकों ने अनेक प्रश्निञ्च लगा दिए थे। उनी प्रकार बौद्धों के श्रयवाद ने भारतीय तत्त्व-चिन्त ह समाज में एक अजीब हतचल पैदा कर दी थी। प्रत्यसिजा दर्शन ने इन मनी प्रणालियों की गई। सबाद मुक्तियों हारा निरम्त करके एक ब्यायहारिक पक्ष प्रस्तृत किया । उसके अनुसार यदि जगत जगदाधार का अनस्य अग है तो वह मिथ्या कैसे हो सकता ह ? इसी प्रकार नाया यदि शिव की अनुत्य शक्ति है तो उसका स्वरूप शिव से भिन्त हैसे हो सकता है ? यह तो ज्ञान, ज्ञान के उपकरण तथा ज्ञान के विषय - नभी को यथार्थ मानना है। इसकी सबसे बड़ी विशेषना उसका उदार सबस्य है। बैदिक प्रस्थानों की कटटरना के विपरीन इसन अपना मार्ग सनी बर्ग के निए समान रूप से खोल विया । अपने विश्लेषणात्मक स्वय्य के साथ ही साथ इसने जो मनोबैजानिक पक्ष प्रस्तृत किया है वह आधुनिक मनोविञ्लेषण तथा मनञ्चिकित्ना-विज्ञान के लिए अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हो सकता है।

### सन्दर्भ एवं टिप्पणियां

- एच०डी० लेविस—द स्टडी ऑफ रेलीजन्स, प० 129
- 2. महाभारत, शान्तिपर्व, अध्याय 341, नारायणीयोपास्यान
- नर जॉन मार्थल—मोहन जोदड़ो एण्ड द इंडन वैली निविलाइजेशन, लन्दन, 1931
- 4. स्वामी श्रीकृमार—द लिंग ऑफ वीर जैविज्म, प्रयुद्ध भारत, अप्रैल, 1942 पू० 261
- 5. बी० भट्टाचार्य बीविज्म एण्ड द फीलिक वरुई, भाग-2, पु० 549
- 6. सु॰ ना॰ दास गुप्त-भा॰ द॰ इ॰ भाग-5, पृ॰ 122

- 7. कांडिण्य-पा० सू० भा०, मंगलाचरण,
- तन्मात्यसादात् स दुःसान्तः प्राप्यते । न तु ज्ञानवैरायधर्मेश्यर्थत्याग-मात्रादित्यर्थः ।
   पा० मू० (टीका, पृ० 6)
- 9. रुतस्य भयस्त द्रावणात् रुद्रः।

पा॰ सू॰ 2-4 (टीका)

कर्मकामिश्च महेश्वरमपेक्षन्ते न भगवान् ईश्वरः कर्म पुरुषं वापेक्षते ।
 अतो न कमपिक्ष ईश्वरः ।

पा॰ मू॰ 2-6 (टीका)

11. ऐकान्तिकात्यन्तिकद्रनर्मापप्राप्तेरेकान्तेनैव अनावृत्तिफलत्वादसाद्यारण-फलत्वाच्यात्मप्रदानमतिदानम् ।

पा० सू० 2-15 (टीका)

- 12. ब्र॰ स्० शां० भा०, 2-227
- 13. सु० ना० दास गुप्त-भा० द० इ०, भाग-5, पू०, 145.
- कोबेल तथा गफ, सर्वदर्शन संग्रह का अंग्रेजी अनुवाद, अध्याय 7, पु० 112
- 15. राधाकृष्णन—फिलांसफी ईस्टर्न एण्ड बैस्टर्न, प्रथम लण्ड, पृ० 369-80
- 16. डॉ॰ आर॰के॰ कॉ, द टॉक्ट्रिन ऑफ़ रिकॉग्निशन, पु॰ 247
- 17. एस॰ जी असालरपेकर—प्रोमीडिग्स एण्ड ट्रेंजेक्शन ऑफ सेबेन्थ ऑल इण्डिया ओरियण्टल कॉन्फ्रेंस, 1933, पु॰ 65
- 18. गी० हयवदन राव-श्रीपतिकृत श्रीकरणाच्य भूमिका, पु० 24
- 19. डॉ॰ स्रेन्द्रनाथ दास गृप्त-भा॰ द॰ इ०, भाग-5, पु॰ 40
- 20. रामकृष्ण गोपाल भंडारकर—वैष्णव तथा शैवमन, पु॰ 132
- 21. प्र० लि० ली०-अ० 16, प्० 132-34
- 22. सि॰ शि॰, अ॰ 1, पद्य 31-32
- 23. शिवनिन्दाकर दृष्ट्बा घातयेदश्रया श्रोत् 'स्यानं वा तत् परित्यज्य गच्छेद्यदि अक्षमो भवेत् ।' सिद्धान्तशिखामणि, अ० 9, प्० 26
- 24. प्र० लि० भाग-3, प्० ६-८ (प्रथम संस्करण)
- 25. अ० मू०, प० 8
- 26. शक्तिभक्त्योनं भेदोऽस्ति—अ० सू०, पृ० 8
- 27. शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुम्, न चेदेव देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपि।

पञ्चस्तवी, का० सं० ग्रं०

- 28. प० सा० टी०
- 29. एच० एन० कौल —ए सर्वे ऑफ द ओरीजिन ऑफ द काव्मीर, (2) काश्मीर टुडे 3-1, सित०, 1958, प 5-8
- 30. एनमाइक्लोपीडिया ऑफ एशिक्स एण्ड रेलीजन, भाग-6, पृ० 702
- 31. एस० सी० रे, द अर्ली हिस्ट्री एण्ड कल्चर ऑफ काश्मीर, पृ० 140
- 32. नी पु प 629, 635, 674, 681
- 33. एस० सी० रे, द अली हिस्ट्री एण्ड कल्चर ऑफ काश्मीर, पृ० 140
- 34. नीं म0, 424-29
- 35. वही, 808-16
- 36. एम० ए० स्टीन—राजनरंगिणी का अंग्रेजी अनुवाद, प्रथम भाग, भूमिका, पृ० 9
- 37. मधुसूदन कौल-ई० प्र० वि० द्वि०, भूनिका
- 38. कां॰ च॰ पाण्डेय—हिस्ट्री आंफ्र फिलॉमफी-ईम्टर्न एण्ड वैस्टर्न. काश्मीर शैविजम, पृ० 381
- 39. आर० के० काँ, द डाँक्ट्रिन ऑफ रिकॅग्निशन, पृ० 252-53
- 40. वही, पु० 254
- 41. एपः सर्वेश्वरः शक्र एप कारणकारणम् । नी० म०, 1270 स एपः सर्वेकर्ता च सर्वज्ञश्च महेश्वरः । ,, 1271 यदिच्छया जगदिदं वर्वेति सचराचरम् । ,, 1272 तर्वेव मायया पूर्व मोहितेन जगत् प्रभो प्रसन्नोऽसि छ्रवं शम्भो येन ज्ञातोऽसि वं मया ।। 1294
- 42. तमीश्वराणां परमं महेश्वरं ....।
  परास्य शक्तिविविश्रैय श्रुयते स्वाभाविकी ज्ञानयलक्रिया न ।।
  न तस्य कश्चिन् पतिरस्ति लोके न चेशिता नैव च तस्य लिङ्गम् ।
  स कारणं करणाधिपाधियो न चास्य काश्चिन् जनिता न चाधिपः

स्वेता०, 6,7,8,9

मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । तस्यावयवभूतैस्तु व्याप्तं सर्विमदं जगत् ।।

वही, 4,10

43. एस० एस० सूर्यनारायण ।

शिवाद्वैत ऑफ श्रीकण्ठ

### वितीय उन्मेव

# त्रिक साहित्य में माया शब्द के प्रयोग

पिछने उन्मेप में शैवमत के उद्भव एवं विकास की चर्चा की गई। हमने ेखा कि यह प्रागीतिहानिक आस्था-परम्परा अनेक रूपों में अभिव्यक्त होती हुई तथा अनेक आयामों से गुजरती हुई अन्ततीगत्वा एक विमर्शमुलक चिन्तन-प्रणानी के रूप में परिणन हो गई । इसमें जिन अनेक प्रणालियों की अवनारणा वर्ष उनके माध्यम से विरुव-रचना-प्रक्रिया के विविध रूप प्रस्तुत किये गये। उन प्रणानियों का चर्म उत्कर्ष हुआ कार्सार-शैवमत अथवा प्रत्यभिका दर्शन में । इसमें विश्व की नियायक सवित एवं परमसत्ता निव के साथ जगत एवं चीब का जो नामरस्य और अभेर प्रतिपादित किया गया है यह अनीय व्या-बद्धारिक तथा तक्षंसम्मत है। इसमें पूर्व प्रचलित बौद्ध एवं भांकर बैदाना की जिल्बप्रपञ्च सम्बन्धी प्रत्यवचादी धारणायें अपर्वाप्त तथा अव्यावहारिक प्रतीत होती थीं। किन्तु प्रत्यभिज्ञा शास्त्र के चिन्तकों ने अपने से पूर्व अथवा सम-कालीन सभी चिन्तन-सरिषयों को पूर्णतया हृदयंगम करके तथा उनके अध्या-बर्गारिक पक्षों का पूर्ण निराकरण करके चिन्तन-प्रक्रिया को एक नया मोड दिया । जनत् की उत्पत्ति एव जिल्लेषण बोनों ही दृष्टियों से 'माया' की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण भामका स्वीकार की गई है। जहाँ तक माया के प्रयोग का प्रश्न है नभने वैदिक नथा आगीयक गाहित्य में विभिन्न तत्वभी में इसका प्रयोग होता गत है। किन्तु तस्थमीमांगा के क्षेत्र में इसे बिशेष स्थान मिला है तथा उनके अनं में जिल्हार हो गया है। जिल साहित्य में माया गब्द का प्रयोग सीस स्वरी पर हजा है-प्राम, स्रोत-माहित्य अथवा आगम-साहित्य, हितीय, सन एव जारिका माहित्य और तथीय व्याग्या-साहित्य । नीचे की पविनयों में हम उनी क्रम में माया राज्य के प्रबंधि एवं विस्तार का विवेचन करेंगे।

# प्रत्यमिला दर्शन के स्रोत साहित्य में प्रयुक्त माया पद

कारणीर शं वर्णन का विकास शंजाममों में सन्तिहिस विचारणार से हुना है। जो स्थान अर्डन देशान के लिए वेदों तथा उपनिषदों का है, वही स्थान प्रत्यभिक्षा दर्जन के लिए आगमों का है। मों तो आगम अनेक हैं, किन्तु जिनमें प्रस्थिता दर्जन के मूल नत्त्व बीज रूप में जिल्लान में उनमें 'मानिनीविजय', स्वन्छन्य, विशावसँग्य, मृगेन्य, मानग, गेत्र, सदयामण, परात्रियाका, विवसूत्र आदि प्रमुख हैं।

वैसे तो अधिकान तक-कारत साधना-कारण कहा जाता है। साधना से अभिष्ठाव है—सन की शुद्धना के लिए अपनाये गये विश्विन्त उपायों ने जो भुक्ति और मुक्ति प्राप्त करने वे लिए अनिवार्य होते हैं। जहां तक कारमीर वीवागभी का प्रत्य है, इनका स्थकप मुख्यत्या मताग्रहमूलक है तथा इनमें दार्थ-निक चिन्तन एवं वाकिक विमर्भ प्रणावीबद्ध अथवा व्यवस्थित रूप में नहीं मिलते । मृततः पश्चिम्लक तथा साधना प्रधान होने के कारण ये श्रव यांग की विविध क्रियाओं तथा विधियों की शिक्षा देते हैं। किन्तु साधक आचार्यों ने इनका आश्वय लेकर विभिन्न दार्गनिक प्रणालियां विकसित कर ली हैं। वस्तृतः साधना की दृष्टि से अर्दन अथवा द्वैत प्रधान आगमों में कोई विशेष अन्तर नहीं होता । अतः आगमों का सहारा लेकर दार्वनिक सिद्धान्तों के विकास में साधका न नीमित बृष्टिकोण नहीं अपनाया । जिस प्रकार उपनिषदों को आधार बनाकर, अर्द्वत वेदान्त, विशिष्टाद्वेत प्रस्थान तथा श्री कण्ठाचार्य के शिवाद्वेत आदि प्रस्थानों का विकास किया गया है उसी प्रकार काश्मीर झैवागम भी अद्वैत. ईत तथा ईताईत राँव प्रस्थानों की आधारमित्ति हैं। इस प्रकार के उपलब्ध आगमों में मानिनी विजयोत्तर, स्वच्छन्द, शिवसूत्र, विज्ञानभैरव तथा परात्रि-शिका प्रमुख है।

दसके पूर्व कि हम अपने मुख्य विषय पर आये, इन आगमां की विषेत्रनातीली पर संक्षेप में विचार करना अनावस्थक न होगा। ये आगम अधिकांशतया
शिवपार्वती अथवा भैरव-भैरवी के संवाद हैं। अतः इनमें किसी क्रमबद्ध विचारप्रणाली की आशा नहीं की जा सकती। इनमें जो भी विचारतत्त्व होते हैं वे
वस्तुतः, यत्र-वत्र विकीणं तथा सांकेतिक होते हैं। उनको प्रणालीबद्ध और
सुबोध बनाने के लिए उनका अनवरत अनुशीलन और मन्यन आवस्यक होतः
है। काश्मीर शैव दर्शन के क्षेत्र में यह कार्य, मुख्यतः, तीन आचार्यों ने किया—
गोमानन्द, उत्पल, एवं अभिनवगुष्त। ये तीनों ही मूल रूप से साधक थे तथा
लपनी नाधना-सम्पदा के आधार पर इन्होंने परम तत्त्व से साक्षात्कार कर
लिया था। इस प्रकार उन्होंने अपने आत्मिक अनुभव एवं शास्त्र-चिन्तन के
नहारे आगम बास्त्र को समझ कर उसे दार्शनिक धरातल पर प्रतिष्ठित किया।
गवंप्रथम सिद्ध सोभानन्द ने आगम-शास्त्र के गहन एवं विकीणं चिन्तन की
प्रणालीबद्ध करके परार्थानुमान की शैली में 'शिवदृष्टि' की रचना की। तदनन्तर
उनके प्रधान शिष्य उत्पल ने उन सिद्धान्तों का परिमार्जन करके सुबोध तथा
विक्लेपणात्मक पद्धति पर 'ईक्बरप्रत्यिमित्रा' नामक ग्रन्थ किया जो लागे चल

कर माध्यीर दंग दर्शन का प्रतिनिधि प्रत्य कर रहा। एसके प्रदेश एक इति इति के अध्यक्षण व्याक्षणना अध्यक्षण में के सम्बन्ध कर में स्थान एक प्रत्यक्षण धारण की विश्तृत और मुन्नीय व्याप्तार्थ प्रत्युत करने सादर्भण विज्ञाहणसम्बन्ध करे न केवल पूर्ण क्षण के प्रतिष्ठिम जिता, अधित द्वस प्रदेश के विज्ञास औं के लिए सुगम तथा सुलभ बना दिया।

उस प्रकार हम देणते हैं कि प्रश्निक्षा देशन का जा विकासित स्प आज प्रमारे सामन १ उनके लकुर शवासमों में विद्यागान था। उनते के बाधार पर शिक-महत्वपीमाना का विशास भवन जहा विया गरा है। अब वेकना यह है कि तत्विभाग वर्शन वे सीन एन सैवायमी में माया तथा का प्रयोग बहा और किन अभी में इला है। अभर जिन जाएगों का उस्तेल किया गया, तालिकी-विजयोत्तरतन्त्र उनमं अवसे महत्त्वपूर्ण है । द्रशमं प्रतिपाधित विद्धाना बरत्तः सभावी जागमविका के मोनेनिधि गिद्धाला ई। इमका करसे बटा प्रसास कर् कि अभिनवगुष्त ने गब आगम-शान अभवा तत्रांबरा। का नवंदासान्य तक पहुंचाने के लिए 'तत्वानोंक' सामक विस्तृत व्याभ्या का रचना की तो इतका लाधार 'मालिनीविजय' को ही बनाया । यही नहीं वह लगकी 'नाथा' की जब-धारणा का आधार भी इसे ही मानते हैं। वन देखना यह है कि 'माजिनी-विजय' में माया सब्द किन-किन अयाँ में प्रमुक्त हुना है तथा इसके हारा हहीए वर्ष हो प्रत्यभिज्ञा दर्शन काल तक चलते रहे हैं, अथवा उनमें कुछ संकीच या विस्तार हुआ है। यों तो 'माया' सब्द वेदों तथा उपनिषदों में भी अन्यान्य संदर्भी गं प्रयुक्त हुआ है। उपनिषदों में तो इसका प्रयोग दार्शनिक सन्दभौं में भी हुजा है। किन्तु इसका व्यापक अर्थों में प्रयोग किया है आचार्थ संकर ने। उन्होंने इसे विद्यातमा की अनन्य शक्ति के अर्थ में प्रयुक्त किया है। सीगानन्य इसके गल अर्थ (शिव की अनन्य अथवा जव्यतिरेकिणी शिक्त) को तो स्वीकार कर लेते हैं, किन्तु इसके स्वरूप के विषय में इनकी दृष्टि सर्वया भिन्न है । यह इस गिक्त को यथार्थ मानते हैं, मिध्या अथवा अनिर्वाणा नहीं। इनकी इस परि-कल्पना का जाधार निश्चित रूप से 'मालिनीविजय' ही रहा होगा जी विरय कं प्रत्येक पदार्थ को यथार्थ मानता है। 'मालिनीविजय' तथा अन्य उन्हों का गन्देश यथार्थ आशाबाद का संचार करना है। उसे अपने साधक की मुक्ति एव मुक्ति दोनों का प्रावधान करना है। अतः 'असके साधक के लिए यह अमत भ्रम अथवा माया (वेदान्तियों जैसी) नहीं, और दशीलिए वह स्वयं अपने तथा अपने परिवेश को पूर्णकृष से प्रसन्न रखने का प्रवास करता है।' बस्यूत: इक नगत की सब्दि ही भोग के साधनों की सिद्धि के लिए हुई है। प्रमुक्यर की पेरणा से अनना को जब भीग की इच्छा होती है तब वह जगत् की सुष्टि करता

है। जिन्तू इस जगत की उरवित्त के जिए वह अपने को माया से आवेष्टित कर नेता है। <sup>3</sup> इस प्रकार 'माया' का प्रयोग यहां आवरण अयवा अपोहन शक्ति के लिए किया गया। इसके पूर्व जो सण्डि की योजना तथा इसके महायक तत्त्वीं का विवरण दिवा गया है उससे स्पष्ट है कि इस सृष्टि से अभिप्राय अगुद्ध सृष्टि ने हे और भगवान 'अनन्त' उन गण्डि के अधिष्ठाना है। उससे पूर्व प्रयक्त भाषा १८ इस अवांस्तीय (हेय) वस्तओं का बोतक है। शिवपार्वती से कुछ उपादेव तथा देव वस्तुओं की चर्चा करते हैं जिसकी शिक्षा उनकी 'मालिनी-विजय' के बहरूप 'सिद्धयोगीन्यर के कर्ना अधीर से मिली है। " उपादेय वस्तकों में तो विच, सविच, सविचेया, मध, मन्त्रेय्यर तथा अण्यों को माना गया है, और हैय बस्तुओं में नल, कमं, माया, तथा नार्याय जगत की गणना की गई है। 4 यहां यद्यपि माया नवा मायीय (जगत) का नामनिर्देशमात्र किया है किन्तु आगे के जगत की उत्सत्ति तथा उसमें माया की तिराधानकारी भिमका के प्रसंग से स्वष्ट है कि यहां प्रयत्ना सामा पद से अभिप्राय है—तिरोधानकरी गिवत से तथा मायीय जगत से अभिन्नाय है-अगृद्ध निध्द से। इसी प्रकार आगे इसे व्यापिनी, निष्कता, आदि तथा अन्त से रहित और अनव्यया शिव की थित कहा गया है। अभि चल कर त्रिक-तत्त्व-मीमांगा में उन्हीं अर्थों का विकास किया गया है तथा विश्व-रचना-प्रक्रिया में माला की भिमका निर्धारित की गई है। 'स्वच्छन्दतन्त्र' भी माया शब्द का प्रयोग लगभग इसी अर्थ में करता है। इसके अनुसार मात्रा कलार का मुखकारण है, नित्य है, विभू तथा अध्यय है और समस्त प्रमाता बर्ग को अपने में निविध्ट कर लेती है और गाथ ही परभेडबर के स्वरूप में भी क्षीश (गंकीच) उत्पन्न कर देती है (तभी अश्रद विषय की संध्य होती है) । ' 'मानिनीविजय' साधक के निए मावा को नवंशा हेय ही मानता है। यह नर्वसिद्धि पन अर्थात् शिवन्य की प्राप्ति तभी कर नकता है अब माया के प्रभाव ने एवं मनत हो जाय। उसके लिए उसे कण्ड-कप-विधान आदि कुछ योनि ह क्रियाने करनी आवश्यक है। इस प्रकार, आगम शमारे जिए मुक्ति तथा मुक्ति बोनों के प्रेरणा-स्रोत ह । अतः इनमें प्रयक्त माया-पद का अर्थ एक ओर तो भीगक्षा सिहि का नामक (उपादेय) लिया नया है और दूसरी ओर मनित के लिए बाधक (हैय) के रूप में । 'शिवसूत्र' के वनुसार तो मीर का आधरण ही माया है और उसी के द्वारा भीग रूपी सिद्धि प्राप्त होती हे,---'मोहावरणारियक्षिः। व इसकी व्यापत्रा करते हुए क्षेमराज कहते 2-भोहयिक इति मोरः; भायाः तत्कृतादावरणान प्रोनतधारणाविक्रमसमा-गाँदिता तसत्नोगस्या सिद्धिनंत्रयः । न तु परतत्त्वप्रकाशः । इसके पूर्व जाग्रत्, रवष्त तवा सुष्चित इन तीन अवस्थातीं के निरूपण-प्रसंग में भी माया का अर्थ

अज्ञान ही लिया गया है। 10 जो सर्वसाधारण बाह्ये स्त्रिय जान है वहीं जापता-दस्था है, जो मनोमात्रजन्य असाधारण विकल्प होते हैं उसको स्वर्नायस्था कहा जाना है तथा जिस स्थिति में विवेचन का पूर्ण असाव रहता है—साधारूपा अर्थान् मोहमयी नृपुष्तायस्था। 11 तम अविवेक अंखवा विवेचनाभाव को शिव-सूत्रकार माया का विशेष लक्षण मानते हैं। कला में लेकर पृथिबी-पर्यन्त पृथक् तस्बों को अपृथक् मानना (पृथक्वामिमतानामेव अपृथमात्मत्वेन प्रतिपत्तिः) ही अविवेकात्मकता है और इसी को माया कहते हैं। 12 उस प्रकार आगम-साहित्य में माया के जो अर्थ लिये गये हैं उनमें 'अक्रान' 'मोह' अथवा 'अख्याति ही अधिक रपण्ट तथा मृत्यारित है। किन्तु इसी अज्ञान को ही शीममयी (अशुद्ध) सन्दि का मृत्यकारण भी माना गया है।

जैसाकि कि पहले कहा नका, उन वैवासमों में किसी दार्शनिक विचारधारा का प्रमवह विवेचन नहीं प्राप्त होता. न ही उनका उद्देश किसी विशेष विनन-प्रणानी की उद्भावना या ताकिक विक्लेषण का विकास रहा होगा। वंशा कि इनके अध्ययन से पना चलवा है कि इन आगमों का एकमान अभिप्रेत वा—मानव-मात्र को एक व्यावहारिक मार्ग दिखाना जिससे कि वह अपनी अनुन्तियों के आधार पर इस नध्य को समझ सके कि वह वस्तुतः जरत् की सर्वक-शनित से भिन्न नहीं है और वह साधना द्वारा न केवल उस परमेरबर के साव नामरस्व अववा इस नंसार की वातनाओं एवं यन्त्रणाओं तथा पुनरागमन के पूर्व मुन्ति प्राप्त कर सकता है, प्रत्युत उसी परमेरबर की भांति सर्वकत्व तथा सर्वकर्त त्व की पूर्ण शक्ति प्राप्त कर सकता है। अर्थ किन्तु यह अभेद-प्रतिति उसको भेदाव भागन की नम्बी प्रक्रिया के बाद होती है। मात्रा वस्तुतः उसी प्रक्रिया की प्रतिक है। आगे चल कर सैव मिडों एवं चिन्तकों ने जिन दार्थनिक प्रणानियों की अवतारणा की उनमें मात्रा के उसी अर्थ की पृष्टि एवं विन्तार किया गया।

# हत एवं कारिक साहित्य में नाया पद के प्रयोग एवं अर्थ-विस्तार

जैगा कि अपर कहा गया गावा की परिकल्पना मूल रूप से दीवागमीं में विश्वमान थी। बाद में संव साधकों एवं जिन्तनों ने उस साधना-पारण को जब वार्यानक आवाम दिया और विव्वव्यवंच की व्याव्या की बुद्धिवादी अरातल पर प्रतिष्टित किया तो स्वाभाविक था कि 'माया' के अर्थ में विस्तार होता और विव्य-प्रक्रिया में उसकी नपट भिक्ता निर्धारित की जाती। प्रत्यभिक्ता दर्भन का विकास मुख्यतया दो रूपों में हुआ है—सोमानन्द तथा उत्पत्त ने इस मूद्यों अथवा कारिकाओं के माध्यम में प्रस्तुत किया और अधिनवगृष्त ने अपनी

त्रिम्हृत व्यात्वाओं द्वारा इस रर्धन हे सिद्धार्म हा नागां पान व्यावन किया।

परनुनः इन आवार्यों के बाल तक माला हा जीवनियदिक तथा नेदान्तिक म्बल्य समिन का जुका था तथा इसकी एक विधित्त डाईनिक लिया के तथ में प्रतिष्ठा हो जुकी भी अतः इनके दृष्टिकोण में उनका प्रताय पहना आगरना था। इस दृष्टि से हम सोमानन्द की 'शिक्ट्रिक' नवा उत्तय के 'रिवर् प्रत्यिकास्त्रा' अथवा 'प्रत्यिका कारिका' पर किचार करने हिता एन विज्य ने पर पहुंचने हैं कि प्रश्चित इस दोनों आजायों ने अपनी विश्वनन-प्रणानी में माला का मूल आगमिक स्वकृप ही ग्रहण किया है नथा कि इन सन्धन्य में समलानीन प्रभाव का परिहार भी नहीं कर सके। जैना कि परने कहा गरा, माया जब्द का भैवागमीं में, अधिकांत्रातः, वो अर्थों में प्रयोग किया गया के— मोह अववा अञ्चान तथा आवरण वा गोपन-पनित । शिक्ट्रिकार माया कल का प्रयोग जहां पारम्परिक अर्थ में करने हें बहां तस्यनिकपण प्रसंग में दह उसे मुख ब्यामक परिप्रेक्ष में प्रस्तुत करने हैं। परमण्यर अपने की अनेक स्वों में विभिन्नण करना चाहता है, इसलिए 'आन्यप्रस्त्रादन दिशा' करता है।

इस प्रकार 'मालिनीविजय' की आवेष्टनकारी मावा 'शिवद्धिः में क्रीडा मारी बन जाती है। आत्मरबरुपगीपन यशां भी है किन्यू वह नेत के रूप में है। बात्मनन्य ही विस्य का वैचित्र प्रयोजन करने के निए अपने को छत्तीस तत्त्वों में अभिव्यक्त करता है। शिय से लेकर सद्विद्या तक पांच तत्त्व तो जुद्ध सप्टिको जन्म देने है। इसके बाद माया से नेकर धरणी तम 31 तस्वीं की मण्टि असुद्ध मृण्टि कहवानी है। इस सृण्टि का प्रथम जानाय ह—मापा। दूसरे अब्दों में यहा ने असुद्धोऽक्या आरम्भ होता है। उनमें महेरवर के स्थम्प का गोपन होता है आर इस गोपन क्रिया का निष्पादन होता है माया तथा इसके कंचुकों द्वारा। 'मां धातु से नित्पन्त माया जब्द का अर्थ है मापना, मापकर पृथक् कर देना। अर्था। महेन्वर की वह विका जो अनुनय की मेय अथवा परिमित बना देनी है। 'जहम्' को 'इरम्' मे और 'उदम् को 'अहम्' से पृथक् बना देती है; अर्थात् 'भिन्त वैद्य-प्रधा' को जन्म देती है। 'सद्विया' तक अनुभव सार्वभीमिक होता है. अगरिमित होता है। उद्भुका भाव होता है - यह सब कुछ - समस्त विष्य । माथा के प्रभाव से ज्यम् का अर्थ हो जाहा है - कंदण यह, अन्य सब वस्तुओं से भिन्न एक परिनित वस्तु । यहीं माया के द्वारा पूर्ण संकोच या परिमितन्य प्रारम्भ ही जाता है। मामा आत्मा पर एक आबरण जाल देशी है और भेद-बुद्धि उत्पत्न कर देशी  $rac{1}{6}$ । $^{16}$  यह आवरण क्रिया क्रीका-परायण महेन्वर की लीला है, उनका स्वापस्ता स्वभाव है। सोमानन्द बस्तुतः 'आत्म-प्रच्यादन-प्रींशा' अस्य यहाँ पश्चिमान व्यक्त करना चाहते हैं। शिवस्तों ने भी आहना की नुर्तेश कहा गया है। 17 इस पर क्षेमराज कहते हैं — नृत्यति अन्तर्विक्ति-स्वस्वच्यावण्डम्भमूतं तत्तज्ञागरादिनानाभूमिका प्रयंत्रं स्वपरिस्तन्दर्शस्त्रीय स्वभिन्ती प्रयटणति उति नर्तक आत्मा'। 18 'स्तवचिन्तानियकार ती इस अरीप जगन् (तैतीस्य) की ही एक नाटक मानते हैं और समस्त मण्डि-संहति ज्यापार को रंग-कर्म से समीकन करते हैं। 19 जिस प्रकार एक रंगकमी अनेक प्रकार के अभिनय करना है, ठीक उसी प्रकार गरमेशवर भी स्वेच्छा से नाना प्रकार की भनिकाये बहुण करते रहते हैं। वह स्वतन्त्र है तथा अपने स्वरूप की आवृत्त करने और उनका प्न प्रथम करने में सक्षम हैं। किन्तु जब वह अपने स्वयन को बाच्छादिन करते है तब भी उनका बास्त्रिक हुए च्युन नहीं होना। अर्थात यह जो भेदप्रथन होता है यह प्रवस्थानुभित मात्र है। यह समस्त बीडा अथवा लीवा सम्पन्त होती है माया हारा । किन्तु माया परमेश्वर की स्वातन्त्र्य-सवित का विज्ञासण माल है। मेघ सुर्य की ही सुष्टि है किन्तु वह कभी-कभी सुर्य को आच्छादित कर लेता है। किन्तु क्या सूर्य वास्तव में आच्छादित होता है ? नहीं, ऐसा होतां तो मेच को प्रकाशित कौन करता ? परमेञ्चर द्वारा विश्ववैचित्र्याभागन की प्रकिया भी टीक ऐसी ही है। 'शिवद्षिट' तथा 'ईश्वर-प्रत्यभिनाकारिका' में मापा के उसी अर्थ का विस्तार किया गया है। जनतु को माबीय अथवा माधारमक मानने की आगम-कल्पना सोमानन्द की स्वीकार्य है और मुर्त तथा अमृत तत्त्वों के विवेचन-प्रसंग में वह उसकी सार्वक चर्चा करते हैं। 20 शिव-दिन्द में माया अब्द के सीधे प्रयोग तो बहुत कम है किन्तु उस अवधारणा मे सांन्तहित चिन्तन-सर्णि का विनियोग पूर्णरूप से किया गया है। वृत्तिकार जनक अपनी व्याख्या में मृत सिद्धान्त को स्थान-स्थान पर स्पष्ट कर देने हैं। 'न्यज्ञिवस्य पिया जानस्यय्यादेशतः। आदि कारिकाओं में यद्यपि मायः जन्द का प्रयोग नहीं किया गया है, तथापि, चूंकि इनमें अगुद्ध सृष्टि के पांच प्रमाताओं का वर्णन है और उन प्रमाताओं का मल कारण माया है अनः यह प्रक्रिया सामने आते ही उस प्रसंग में माया की भूमिका स्वतः स्वष्ट हो जाती है। है। इसी प्रकार अन्य अनेक स्थल हैं जहां यद्यवि माथा शब्द का प्रयोग नहीं हुआ है जिन्त उसके पीछे निहित सिद्धान्त का स्पष्ट पता चल जाता है। जैस कि जपर कहा गया भदावभासन तथा नानास्व-प्रकाशन चित्शक्ति अर्थात् परमेञ्बर का लीला-बिलास है और यह लीला वह मात्रा के सहारे करता है। रिया इंटिनार को निम्न पंक्तियों में, संभवतः यही भाव अभिवेत है --

> भनानाभावैः स्वामात्मानं जानस्नास्ते स्वयं जिदः । चिद्वव्यक्तिस्पारः नानाभेदक्षित्वभनन्तकम् ॥ध्य

उस प्रकार 'शियदृष्टि' में माया की धारणा की मूलक्ष्य में ग्रहण करके उसके अर्थ की ब्यानक परिप्रेक्ष में प्रस्तुत किया गया है।

सिद्ध सोभानन्द ने जिस दार्शनिक प्रणाली की उद्भावना की उसकी पूर्ण रूप से व्याख्यायित और प्रतिष्ठित किया आचार्य उत्पन तथा अभिनवगृष्त ने। गोपानन्द ने अपनी 'शिवद्याटि' में माया के निद्धान्त की गामासिक सैली में प्रस्तुत किया, किन्तु उत्पल ने 'शिवदृष्टि' पर वृत्ति तथा विशेषतया 'ईश्वर-प्रत्यभिज्ञां की रचना करके इस सिद्धान्त को निष्चित दिशा दी और विश्व-रचना बोध में उसकी अनिवार्य भूमिका को रेखांकित किया। वस्तुन: उत्पल व 'ईंग्वरप्रत्यभिजा' में जो सिद्धान्त विकसित किया उसमें माया दी खपीं ने प्रतिष्ठित हुई है-(1) अयोहन सबिन के मप में (2) परिमिन अवभासों के मुल कारण के रूप में, अर्थात् एक और तो वह महेम्बर की मिलन का कान करनी है और दूसरी ओर अगुद्धोऽध्या की प्रथम अवस्था होने के नाने अगुद्ध सुष्टि के विकास में अत्यन्त विधिष्ट तथा रचनात्मक भूमिका निभाती है। प्रत्यभिजा दर्शन में जितित तथा गिनतमान में पूर्ण सामरस्य है अतः शक्ति का भी उतना ही महत्त्व है जितना अक्तिमान अर्थात महेण्वर का महेण्वर की गिवत दो रूपों में प्रस्कृटित होती है-कर्तुत्त्व गिवत के रूप में तथा जानुस्व भक्ति के रूप में। ये दोनों शक्तियां ही परम सत्ता की मूलशक्तियां है, अन्य शक्तियां इन्हीं के अधीन हैं। ज्वेताज्वर उपनिषद् भी महेज्वर की ज्ञान और क्रिया इन्हीं दो शक्तियों को विशेष महत्त्व देता है।<sup>23</sup> महेरवर की शक्तिया तो अनेक हैं पर सबका पुंजीभूत स्वरूप है - स्वातन्त्र्य जनित और उसी कारण अमहेरवर सर्वक्रिया स्वतन्त्र' है।

इस प्रकार महेरवर की कर्नृ स्व शक्त तो उसकी शक्ति का व्यापक मर्जनात्मक पक्ष है किन्तु ज्ञानुस्य जिन्त का भी कम महत्त्व नहीं। बारवि में कार्ता और 'कर्ता' एक ही सक्ति-पृत्र के दो पहल है और महेज्वर के सर्वकृत्य और रवंजानुस्य को रेखांकित करते हैं। जानुष्य-शक्ति के भी तीन विभाग किए गए हैं—रमरणशक्ति, ज्ञानशक्ति तथा अपीयन शक्ति। भगवस्मीता भी परमात्मा की इन्हीं तीन शक्तियों को स्वीकार करती है। उनमें स अपीहन जिन्त महेज्वर की बह शक्ति है जिसके द्वारा बह एक वस्तु पं प्रमान वस्तु अर्थान् पह को 'अघट' से मिन्स स्थ में आभागित करता है। उस जिन्सवेश्वयवा का कारण जज्ञान है। उसीलिए इस अपीहन पक्ष में माना हो विमाहिनी जिन्त अथवा भोड़ कहा गया है। उसाल इसी मोह के आवरण को विमाहिनी जिन्त अथवा भोड़ कहा गया है। उसाल इसी मोह के आवरण को

ब्हाने के लिए ही 'प्रत्यभिका' का उपदेश करने हैं।<sup>26</sup> यह बात विमर्शिनी ने भीर स्पष्ट हो जाती है।<sup>27</sup>

अशुद्ध सृष्टि के परिमित आभासों के दो रूप है-अजद (बेनन) नथा जुर (अचेतन) । प्रत्यभिज्ञा शास्त्र के अनुसार महेरवर विज्यातमा है। जहां नक अजह आधामों का सम्बन्ध है, उत्पल कहते है कि उसमें प्रमाण की आवर्यकता नहीं। कौन विवेकशील व्यक्ति होगा, जो यह जानते हुए कि महेदबर उसकी आत्मा में कर्ता तथा जाता के रूप में शारवत रूप ने प्रतिमासित र, उसके अस्तित्व के बिषय में तर्क करना चाहेगा ?25 यह तो वस्तृत: अनुभव-गिद्ध बात है कि बिश्वात्मा असीम ज्ञानपुंज (अनवच्छिन्न प्रकाश) है। अब प्रवन यह उठवा है कि जड पदार्थों में अजह पदार्थों के स्वभाव कैसे उत्परन हो जाते हैं ? पुर्वपक्षी करना है कि नानान्वपूर्ण इस जगत् में अनेक जह तथा अजह जीव है। किन्तु 'जानात्मिका अक्ति' और 'क्रियात्मिका' शक्ति जडों में नहीं देखी अम्ती वह केवल अजड (बेसन) जीबों में होती है तो फिर महेरबर को सर्वात्मा (सर्वस्य स्वातमा) कीम कहा जा सकता है ? आचार्य उत्पन का उत्तर है चंकि अंचनन (जड) पदार्थी की सत्ता पूर्णतया चेतन (अजड) जीक्षों पर अवलम्बित है और इनमें जातृत्व तथा कर्नुत्व शक्ति विद्यमान रहनी है। ये दोनों शक्तियां ने नन प्राणियों (जीवताम्) के जीवन का आधार है और जह जीवों की सना अजड जीवों से पृथक नहीं है अतः ज्ञानृत्व गिवत नथा कर्नृत्व गिवत अजह तथा बह दोनों प्रकार के जीवों का जीवनाधार हैं। 29 अभिनवसुष्त तो जह ं बदाओं में भी चेतन तन्य (जिन्मयत्य) स्वीकार करते हैं। इनमें यह अचेतन तन्व (जाड्य) महेडवर की माबा शक्ति के कारण आता है। <sup>30</sup> यही महेडवर का अपोहन व्यापार है। एसके द्वारा एक विस्वातमा अनेक जीवात्माओं में विभम्त हो जाता है जिनका विभिन्छ नक्षण है अपने स्वरूप का अज्ञान--पसरपास्यानि । वही स्वरूपान्यानि इनकी ज्ञानृत्य तथा कर्नृत्य सक्तियों में अपूर्णना उत्पन्न करती है। इस प्रकार उत्पन्न ने माना का प्रयोग मोह अथवा अज्ञान के अर्थ में किया है, जो भवमयी वृष्टि उत्पन्न करना है नथा जिसने लिभन्न विदय भिन्न जैसा प्रतीत होता है। जहां तक माया के जनाभामों के भून कारण होने का सम्बन्ध है, यह अपने अन्दर अधवा इसके प्रभाव में आकर अंद्रेश्वर अपने अभ्दर समस्त सावजात छिपाकर रखते हैं और जब इच्छा होती ह तो उनका प्रथम अथवा बाह्य रूप से जानासन करते है अर्थात् अहंतवा प्रतीत होने दाने जगन् को 'इदन्तां में परिणन कर देने हैं। <sup>31</sup> तत्विनवपण प्रसंग में उत्पन एने 'निरोधानकरी' कहते हैं। <sup>102</sup> यहा तिरोहन से अभिन्नाय पञ्चकृत्य से कः विश्वत विलयन से नहीं, अपिनु आत्मस्यरूपगोपन (जावरण) से हैं, अर्थान माया से प्रस्त होने कर मनुष्य प्रभी-क्षमां अपने हो हुए द्वारा दिए गए जनकों की निन्दा करने तमना है। यह आवरण भी मीह अथवा अञ्चान का ही खोतक है। यहां भी माया विमोहिनों रूप में ही उनारे सामने आती है। यह विमोहन न केंचल प्रमाना को अपितु प्रमेश को भी होता है; अर्थाप् वेद्यमाचीलित आरमेनर पदार्थ की अहल्लया अनुभूति में भी दुवंच हैं 'में जानना हूँ आदि स्वीं का अभिमान होता है और अनात्मस्वरूप के आत्मनपा देखने में। इन दोनों अवस्थाओं में बह मीह ही है। अभिनय गा शुख्य बुद्धि, कावा आहें अनात्म पदार्थों में अहंसप प्रमाता के भाव को हो तेने है। दसे ही कहते हैं — त्यस्पाएमाति अथवा स्वातन्थ्य-मंकोष । इनके निए इसे पंचसंभूत की सहापता लेनी पहती है। विकल्प जिल्मों की, उद्भाविका होने के नाने इसे प्रानिक्षा कहते हैं।

वस्तु का में माथा परिमित्र है, क्योंकि परमित्र से निन्त यक्तिंचित्र भागित होता है वह परिमेय ही होता है। 'भायने परिच्छ्यने प्रमानुप्रमेयप्रयंतः यया ना माथा इस ब्युत्पत्ति के अनुसार भेवता माथा का विजिष्ट गुण है और इसका अपरिहार्य परिणाम है— निन्तप्रथत। इसी लिए 'विभिन्तत्वा नुद्धिरेव माना कहा गया है। इस प्रकार उत्पत्त मानते हैं कि माथा का विज्ञंभण विषय तथा विषयी के क्षेत्र में तथा करता है। वैसा अथवा प्रमाता भी सम्बद्धाः उससे प्रभावित हुए बिना नहीं रहता। डा० कान्तिन्द्र पाण्डेय ती माथा के इस निद्धान को आवश्यक तथा बुवितसंगा बनाने हैं। इसका कारण कह यह बताते हैं कि यदि परमध्य नित्त, आमन्द्र, इच्छा, ज्ञान तथा किया इन पांचों सित्त्वाों से युनव होने के नाने सर्वात्मनापूर्ण है तथा दिष्य का उसके नाथ नादात्म्य है तो परिमित सत्ताओं तथा उनकी सीमाओं की उत्पत्ति कहां में होती है, और परिच्छन्त बृष्टि जो कि सीमित प्रमाताओं की अनुभित्र का विषय बनती है उसका कारण क्या है? इन सभी गृहिक्यों को मुन्हाने के लिए ही माया की अपोहन शक्ति के रूप में परिकल्पना की गई है।

जल्यल ने माया की परिकल्पना में एक और आयाम जोड़ा है। वह ते विकल्प । माया को विकल्प शिल्पों की उद्भाविका कहा गया है। वह करते हैं कि अपोहन व्यापार एक विकल्पप्रक्रिया है जो दो विपरीत-धर्मा वस्तुओं, उदाहरणार्थ विक्ति तथा अविह्न अथवा घट आर अघट, में विनिश्चय की परि-चायिका है। विकल्प में मस्तिष्क के अन्वर विविध्य कल्पनाएँ उद्युद्ध होती है और उनमें एक कल्पना को, जिस पर पहले बन्देंट किया जा रहा था. अन्य गभी कल्पनाओं ने मिन्न मान लिया जाना है। उत्तः आचार्य उत्पाद का विचार है कि अहंपल्यवस्थी जो प्रकाशस्त्रमण ह नना परावाक में अधिए।  को विकल्प नहीं कहा जा सकता, उदीनि विकल्प विनिय्यय की स्विति है और जो निर्भर करती । यह तथा अबद इन दो भिन्नधर्भी पराणी पर। 😘 यह अहंप्रस्थवसभं दी प्रकार है--सूद तथा सावीय । इनमें से सूद प्रत्यवमर्श का सम्बन्ध नी प्रकाशस्त्रक प गढ चतना से है। अतः अहं विमर्श के इस पहलू को तो विकल्प नहीं कहा जा सकता, क्योंकि इसमें अप्रकाण क्यों प्रतियोगी का अभाव रहता है। मानीय प्रत्यवमर्ग वह स्थिति है जिल्हा नम्बन्ध बरीर, युद्धि, प्राण तवा ज्ल्य से रहता है । इस पहलू को बिकरप कर। जा सकता है, क्योंकि इसमें जगरीर अवुद्धि, अप्राण तथा जज्ञान क्यों प्रक्रि यांगी विखमान हैं, जिनका व्यवच्छेदन असीत् भेदावनासन प्रक्रिया से अपसरण किया जा सकता है। अहंप्रत्यवमर्व का माधीव पहलु मानाशक्ति की बैस है जो परांत्रवर के अभेदप्रकाशन स्पी म्लस्वरूप का प्रच्छादन कर देती है। अ काकर बेशान में इस आत्मप्रच्छादन को आंति माना गया है, किन्तु प्रत्यक्षिशा-प्रस्थान में मापा को परंमस्वर की स्वातन्त्र्यमित का ही रूप माना गया है भनः मार्गाव अहंत्रिमशं को विकल्प ही कहना ठीक होगा। इस प्रकार हम देखते हैं कि आचारों उत्पल माया के मूल आगमिक अभे की रक्षा करते हुए रसका विभिन्न क्यों में निकास करते ह तथा माया को विस्द-रचना-प्रक्रिया में दुर्भटनम्पारनसम्बं दासित विदेश के रूप में स्थापित करते है। 'ईरवर-प्रत्यक्तिला कारिकां के जानाधिकार तथा कियाधिकार में परमेश्वर की शक्तिया का निरुपण किया गया है और उनमें माया की स्पन्ट एवं अनिवासं भृमिका र्स्यकार की गई है। किन्तु उन कारिकाओं अथवा नोमानस्य की कारिकाओ (शिवदृष्टि) में यन्निहित सिद्धान्यों का पूर्णतया बोध तव तक नही हो सकता जर तय इसका व्याक्ताओं का सम्यक् अनुशीलन न किया जाए। व्याक्याकारी में स्वय उत्तल. अभिनवपुत्त तथा क्षेमराज के नाम विशेष रूप में उल्लेखनीय है। अब देखना यह है कि इन ज्याच्याकारों ने प्रत्यिमिज्ञा-चिन्तन को अपनी रनियों में कितना परिपृष्ट किया है तथा भाषाबाद को दार्वनिक-भिन्ति पर प्रतिब्दित करने में फितना योगदान किया है।

# व्याख्या-प्रत्यों की साक्षी

जैसा कि उत्पर कहा गया त्रिकणास्त्र अथवा प्रत्यानज्ञान्दर्शन के प्रमुख व्याच्याकार है— उत्पल, अभिनवपुष्त तथा क्षेत्रराज । वैसे तो इस क्षेत्र के महत्त्वराजन्द, योगराज तथा भारकराजायं के नाम भी लिए जा सकते है किन्तु इस लोगों ने वस्तुतः अपन पूर्वावार्यी के विचारों को पुष्ट एवं परिष्कृत किया है। उत्पत्त तथा क्षेमराज की व्यावसर्थे भी अपने स्थार पर महत्वपूर्ण हैं किन्तु व्याख्या का यथार्थ एवं मुदृह मानक स्थापित किया अभिनवगुष्त ने । वहुं आयामी प्रतिभा के धनी तथा अनन्य साधक अभिनवगुष्त की व्याख्यायें स्वयंनिष्ठ शास्त्र हैं तथा पूरे-के पूरे तन्त्र एवं किक सिद्धान्त की गृत्धियों को खोलकर रख देती हैं। 'तन्त्रालोक' तो उनका ऐसा विषुल प्रन्य है जो तन्य तथा त्रिक सिद्धान्त का संवित्त रूप प्रस्तुत करता है तथा अपने क्षेत्र की अनुठी कृति है। इसी प्रकार इनकी 'परात्रिशिका विवृति' 'ईश्वरप्रतिभिक्चाविवृतिविभिन्ति' एवं ईश्वरप्रत्यभिन्नाविभिन्नित्ती' आदि व्याख्याओं में विक्यास्य के कील तथा प्रत्यभिन्ना प्रस्थानों के मूल सिद्धान्तों को अत्यन्त सवल और मुखोध जैली में उपस्थित किया गया है। जहाँ तक प्रत्यभिन्नादर्शन के अनुसार माया की अवधारणा का प्रश्न है अभिनवगुष्त ने आगम और अपने पूर्ववर्श आचार्यों द्वारा प्रस्तुत सिद्धान्तों की पुष्टि के साथ-ही-साथ उनमें और अधिक निमार उत्पन्न किया है तथा विज्यरचना-बोध में उसकी भूमिका को यहाँ पहता के साथ रेखांकित किया है।

जैसा कि जपर कहा गया, सोमानन्द ने प्रत्यभिक्ता प्रक्रिया में माया शहर का प्रयोग मोह तथा अगुद्ध जगत के मल कारण के रूप में किया है। उत्पल ने उस अर्थ को और अधिक विस्तार दिया है नथा माया को महेरवर की जानूरन जितन के साथ जोट दिया है जो अपोहन असित के रूप में अभिव्यक्त होकर एक पदार्थ (पट) को दुसरे पदार्थ (अघट) से भिन्न रूप में आभासित करती है। इसके अतिरिक्त वह 'तिरोधानकरीं यावित के रूप में सीमित तथा अपूर्ण आभासों के मल कारण के रूप में प्रकट होती है और पज्बकंचुकों के साध्यम से विश्व वैचित्रय का नियोजन करती रहती है। अभिनवगुष्त इसका अन्तर्भाव परमेण्यर की स्वातन्त्र्य-मक्ति में कर देते है और इसे उनकी अनत्व शक्ति मानते हैं। 37 जयरथ 'माया' के मल रूप की स्पष्ट करते हुए जगत् के नमस्त भेदावभास की विद्या भी उसे ही स्वीकार करते है। ak प्रत्यनिज्ञादसंत के अनुसार जगत् के समस्त व्यवहार स्मरण शक्ति, ज्ञानशक्ति तथा अपोहन अवित द्वारा ही चलते हैं-- 'अनेन अवित त्रयेण विरुवे व्यवहारा : । अ उनमें अपोहन-शिवत महेरवर की विमोहिनी शिवत है तथा विश्व के अनन्त आभासी की जननी है। 10 उसके इसी भेदावभागनस्वभाव के कारण अभिनव उसे 'परानिका' कहते हैं <sup>41</sup> अभिनुवगुष्त सात प्रकार के आभागों का निर्देश करते हैं। उनमें से 'अडाभास' का स्थान प्रथम है और 'परमशिब' का विनिम । विभिन्न प्रकार के जीयों के आभास का स्थान मध्य में आता है । 12 महार्थ-मंजरीकार भी हुए परमस्वतन्त्रं परमञ्जूर की मोहिनी लेकिन मानक

'ण्करमे स्वभावे उद्भाववन्ती विकल्पशिल्पानि मार्वेति लोकमनः परमस्वनन्तस्य मीहिनी विकतः॥

परमंद्रकर की स्वातन्त्र्य-शावित का एक अन्य रूप है जिसे विवेकगिवत (प्रिक्रिया गनित) कहना चाहिए। यही वह गमित है जो मोह के आवरण को न्याती हे और तभी इदिमत्थं का बोध होता है। 13 विमोहिनी (माता) निवत रहेदबर के प्रवार्थ स्वरूप का विरोधान करती है और दुक्तियाणिक उसका जबन करती है। बारतव में उत्पत्न बुरू में मोह के अनावरण के लिए जिस शक्ति के आविष्कार की बात करने हैं <sup>46</sup> वह शक्ति यही दक्तिश्वाशित है ीर उसी को 'प्रत्यनियां कहा गया है। अभिनव की 'विमर्शिनी' में यह बात पूर्णतः स्पष्ट हो जाती है। 15 होता यह है कि माया के विमोहनकारी प्रभाव के ारण परमेश्वर की जानुत्व मिन तथा कर्न त्वशित का प्रकाशन नहीं हो जाना और उनका प्रकाशन तभी होता है जब दुनिक्रयाशिवन गक्रिय होती है। ्रिभव अपने स्तोबों में भी माया के इसी तिरोधानकारी स्वस्प की और सकेन करते हैं। 46 वास्तव में उत्पन एक बहा बुनियादी सवाल उठाते हैं। इनका मानना है कि 'माया' के द्वारा अनात्म पदार्थी की अनुभूति आत्मतया ोने नगर्ना है। चंकि यह प्रतिषेधनता अथवा अप्रकाशास्मिका है जल: इनके कारण महेरवर के यथार्थ स्वरूप का गीवन हो जाता है। कुछ भी हो, उसकी ालाना महेरवर की अनस्यशक्ति के वन में ईव भाव से वचने के लिए की गई। द्वेत की समस्या के समाधान के लिए माया की कल्पना या तो आन्तिमुलक शक्ति के रूप में की जाय अथवा उन परमस्ता की अव्यक्तिपता जनित मान िया जाय। जटा जांकराईतवादी पहला विवल्य स्वीकार करने हैं, ईरवराइय-गई। इसरे प्रधा का सहारा नेते हैं और ऐसे जाभासों को माया कहते है जिनकी कोई युविवनंगत व्याच्या नहीं की जा नकती। अभिनय भी माया का यही न्वस्य न्वीकार करते हैं तथा अपनी ज्यान्याओं में इसी की पूरित करते हैं। <sup>47</sup> बह उसे जहां महेण्यर की 'दुर्घटकायंगनपादिका' स्थातस्थ्य मानित मानते हैं, र्धा जित्र की आयरण-सनित भी कहने हैं। कि योगराज उसी बान की और स्पान्य करते हुए इसे जिल से अञ्चलिरिया मानते हैं। <sup>49</sup> उस प्रकार अभिनय तवा प्रत्य व्यास्थाकारों की कृतियों में माया का जी स्वयंप अभर कर आया .: उसमें एक वी एस परमेज्बर की अमन्य स्वित स्वीकार किया गया है तथा इते 'मोह' एवं परानिया' आदि अभिपानी से परिभाषित करके आभासबाद नी प्रक्रिया में इसकी अनिवार्य भूभिया स्वीकार की गई है, इसर, तत्त्वों में अमृत्व स्थान देकर इसे अगुद्ध सुष्टि का मल कारण माना गया है। साथ ही ट्रें कार्य की स्वीकार किया गया ? 150 जगरण इसका नर्वामस्मत स्पर्टीकरण करते हैं है भाग तन्त्र अलिल जह सूर्णि का उपादान कारण है। जन इसे भी जह भाग क्या है। किन्तु इस माना तन्त्र की सूच्छि परनेश्वर की इच्छा के जिना नहीं हो सकती। युसका मृत कारण परनेश्वर की साथा जिन्त को ही स्वीवाद किया गया है। जन यह माना तन्त्र भी परनेश्वरेक्डात्मक ही है। दुर्मालिए इनकी सना की असमार्थ न मानवर प्रशास माना गया है। तभी यह समस्त प्रकृति, पृक्ष, कचुक शादि तन्त्रों वा उपादान नारण हम जानी है।

पुस प्रकार एम देवते हैं कि जिक्सारय के प्रमुख व्याध्याकार अभिनय-मुख्त तथा उनके परवर्ती व्याच्याकारी ने माबा के निरूपण में एक नीर ती कारण की कालनापरक परभ्यसा की दृष्टि में रचा और दूसरी और सोमानन्द तथा उत्पन हारा विकासित सत्वभीमासा-ध्याची की आधार बनाया। अतः इनके माध्यम में मायाबाद का जो स्वरूप किनर कर सामने अल्या वह स्वीद व्याप ह तया व्यावहारिक है और विस्व-विकास-प्रक्रिया के विवेचन में अन्यन्त उपग्रोगी सिख होता है। वास्तव में काश्मीर शैवदर्शन के स्रोत (आगम) साहित्व, मूल एवं कारिका साहित्य नथा न्याख्या साहित्य का समग्रता में अध्ययन करने पर हम इस निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि इनके माध्यम से जिस चिन्तन-प्रजाली का जन्मेण हुआ उसमें जीवन एवं जगन् तथा जगकी सर्जकशित (मन्दिवर) तीनों को सम्बद्धकरेण समझकर उनके सम्बन्धीं का वर्कसम्भन विश्वेषण करने का प्रयास किया गया है। इस सारी प्रक्रिया में 'काशा' की विकिष्ट भूमिका है और तिवाइयवादी सिद्धान्त के अनुसार माशा चित् प्रावित का आधास है। सुध्ट से पूर्व भिव से नादारम्य की श्वित में यह 'बाबागदिन' अवीत् 'स्वातन्त्र्य' सहजाती है। विदव के आजाम के सन्दर्भ में इने माधानस्य कहा जाता है। जब विस्व नानात्व में परिणत होता है तो हमे 'मन्यि माया' कहते हैं। इस प्रकार माया की वह बारणा जीवन और जगव् के प्रत्येक पहलू का संस्पदां करती है तथा उनके पारस्परिक सम्बन्धों और उनके नाथ शर्जक-याक्ति के सम्बन्धों को समझने में पर्याप्त सहायक सिद्ध होती है। अभिनवगुप्त के मस्तिष्क में माया की आगम तथा प्रत्यभिज्ञा दोनों परिकल्पनाओं की स्पष्ट रूपरेखा विद्यमान है अतः वह निष्कर्ष के रूप में माया का जो स्वरूप प्रस्तुत करते हैं उसमें दोनों परम्पराओं का पूर्ण सामंजस्य है। साथ ही बह यह भी रवीकार करते हैं कि माया का अपना विचित्र संसार है तथा उसकी अन्यान्य जास्त्रों में विविध व्यास्यामें की गई हैं, किन्तु उन्होंने अपनी व्यास्या 'मालिनी-विजय-तन्त्र' की सर्णि पर की है।54

# संदर्भ एव हिन्पणियां

सा यदाप्यन्य शास्त्रेषु
 वहुद्या दृश्यते स्फुटम् ।
 वशिष माजिनी जास्त्र दशा तां संप्रचक्ष्महे ।।

तं० आ० पू० 129

- 2. ईश्वरेच्छावशादस्य भोगेच्छा संप्रजायते ॥24॥ भोगसाधनसंसिङ्यं भोगेच्छोरस्य मन्त्रराट् ॥ जगवृत्पादणामास सायासाविश्य यक्तिभाः ॥25॥ मा० वि० तं० 1
- 3. मा० वि० तं०, 1, 13, 14
- 4. शिवः शक्तः सविद्येशा मन्त्रा मन्त्रेश्वराणवः ।
  उपादेयमिति प्रोक्तमेतत्त्वट्कं फलाधिनाम् ॥15॥
  मनः कमं च माया च मायीयमिनलं जगत् ।
  गर्व हेयमिति प्रोक्तं विज्ञेयं वस्तु निश्चितम् ॥16॥
  मा० वि० तं०. 1
- 5 सा चंका व्यापिनी रूपा निष्कला जगतीनिधिः। अनाद्यन्ताशिवेशानी व्ययहीना च कथ्यते॥26॥ मा० वि० तं०, 1
- माया तन्त्रं जगद्वीजं नित्यं विभु तथाव्ययाम् ।
   तत्स्थं कृत्वात्मवर्गं तु यूगपत् क्षोमयेत् प्रमुः ।
   स्व० तं०, 11,60
- 7. कण्ठाकाशे स्थिरं चेतः कुर्वन्थोगी दिने दिने ।

  मायोत्थं फलमाप्नोति विभ्यादायपि तत्रगे ॥४।॥

  कण्ठकूप विधानामं राहुग्रस्तेन्दुविश्ववत् ।

  चिन्तयन्न पुनर्याति मायादेवंशयितताम् ॥४२॥

  मा० वि० तं०, 16
- 8. शि० स्०, 3.6
- 9. शि० सू० वि०, पृ० 83
- ज्ञानं जाग्रत् । 1 8
   स्वप्नो विकल्पः । 1 9
   अविवेको माया सौष्पतम् । 1 10

- 11. शि० सू० वि०, पृ० 24-25
- 12. कलादीनाः तत्त्वानामविवेको माया।

चि॰ मु॰, 3-3

- मलमज्ञानभिच्छन्ति संसारांकुरकारणम् ।
   मा० वि० तं०, 1:26 ॥
- 14. मध्सूदन कौल, शिवसूत्रविमशिनी की भूमिका, ए० 4-5
- 15. आत्मप्रच्छादनक्रीडां कुर्वतो वा कथंचन ।

  मावारूपमितीत्वादि पड्विजतत्वक्रपताम् ॥

  विश्वद्विभिति रूपाणि तावता व्यवहारतः ।

  यावत्स्थूलां जडाभासं संहतं पायिवं घनम् ॥

  तथा नानादारीराणि सुवनानि तथा-तथा ।

  विसृज्य रूपं गृह्णाति प्रोत्कृष्टाधममध्यमम् ॥

  दिश् ह०, 1, 32, 33, 34 ॥
- 16. जयदेव सिंह, प्र० ह० भू०, प्० 13-14
- 17. नर्तक आत्म, शि० सू० 3.9
- 18. शि० सू० वि०, प० 89
- विसृष्टाशेषसत्वीजगभँत्रैजोक्यनाटकम् ।
   प्रस्ताव्यहर सहतुँत्वत्तः कोऽन्यः कविः क्षमः ।
   स्व० चिन्ता०, रलो० 5.9 ॥
- 20. मायीयत्वे जगित वा प्राकृते वान्यथापि वा । अमृतंकारधैर्वांगानन्मृतंत्व निकायेते ॥ शि० ह०, 5-91 ॥
- 21. स्वशिवत्वभजानित्व पञ्चात्मध्यपदेशमागाय त्रिवसः । स्वरूपागेदा-ग्यातितेव दि गायायितकृता ब्राह्मश्राहकस्प्यसंघारात्मतया अव-तिष्ठते । तत्र च्यापायित्व विस्तिको मायाकृत्यात् गायोदरान्तः स्यः । ८ दि ० ह० य०, प० 30-31 ॥
- 22. वि० ह०, 5.109
- परास्य सिवर्गविविदेव श्यते, स्वामाविकी शाववनक्रिया च । श्वेता०, 6.8 ।।
- 24. न चेदन्तः कृतानन्तिविश्वरूपो महेश्वरः । स्यादेककश्चिद्वपुर्जानस्मृत्यपोहनशिवतमान् । ई० प्र० कारः, 1-3-7 ॥

25. मत्तः स्मृतिज्ञानमपीहनं च ।

भ ० गी ० 15-15 ।

 किन्तु मोहयनायस्मिन्द्रदेऽत्यमुपत्रसिने । नक्षाविषकरणेनेय प्रत्यसिज्ञातदस्यंते ।

ई० प्र० का० 1-1-12 ।

ई० प्र० वि० 1-35 ।

28. कर्तुरिज्ञातरि स्वात्मन्यादिनिखे महेश्वरे । अजडारमा निषेत्रं वा सिद्धि वा विद्याति कः।।

ई० प्र० का० I-I-I I

29. तथा हि जडभूतानां प्रतिष्ठा जीवादाश्रया । ज्ञानं क्रिया च भूतानां जीवनां जीवनं मतम् ॥

ई० प्र० का० 1-1-3।

30. तेषा जडभूतानां विस्मयत्वेदार मायास्यया ईत्यरसक्त्या, जाड्य प्रापितानां 'जीवन्तं प्रमालारमाव्यित्य 'प्रतिष्ठां तत्त्रमात्रानिमुख्येत अवस्थानं ततो जडा नाम न पृथक् सन्ति ।

ई० प्र० वि० 1, प्र० 63 ।

31. तदेवं च्यवहारेऽपि प्रभुदेंहादिमाविशन् । भान्तमेवान्तरधा पिमिन्छया भासयेद् बहिः॥

ई० प्र० का०, 1-6-7।

32. .... तिरोबानकरी मावाभिधा पुनः ।

ई० प्र० का० 3-1-7।

33. तन्त्रा०, 6, पूर्व 116

34. कां० घर पारिष, अनिवयमुण, ऐन हिस्टाॅरिकल एण्ड फिलसॉकिकल स्टडी,

बिं० सं०, प्० 372।

 अहं प्रत्यवमशीयः प्रकाशास्मापि वास्तपुः । नारोधिकस्यः ग स्मृततो द्वागलेपी विभिन्नतः ।

36. तत् अपहस्तनं तु परमे अस्य स्थापपप्रच्छादनेच्छाः क्याग्रेश्वकानमं प्राप्तिस्य प्रति स्थापस्य स्थापासितहें तु : ।

है। प्रविवे, 1 पृत्र 215-16।

माया च नाम देवस्य द्यन्तिन्यातिरेकिणी।
 भेदावभासस्वातन्यं तथा हि स तयाकृतः।

तन्त्रा० ६, प० 116 ।

38. बन्नाम हि निज्ञितकगदुल्लासनकी द्यालानः परमेददरस्य नेदावासने स्वातन्त्र्यं तदेवास्यतिरिक्तणी अपूर्णता प्रथनेन भीनाति हिनस्ति दृति सायायानितत्त्रस्यते, तथाहि तयैवायं भेदाव-मासः समुल्लासितः।

तन्त्रा० टी० ६, पू० 1161

- 39. ई० प्र० वि०, 3 प्० 110
- 40. मोह्यति अनेन शक्ति विलेषण इति वा मोहो मायाशन्तिः ई० प्र० वि०, 1 प्० 35।
- 41. आद्यो भेदावभासो यो विमागननुपेयिवान् । गर्भीकृतानन्तभाविविभासा सा परानिशा ।

तन्त्रा० ६, प० 116।

42. तदमी सन्त प्रकाराः, तत्र प्रथमः प्रकारो जडोल्लासः अन्त्यः परमशिवातमा, मध्यमा जीवाभासाः; सैव नगवती माया विमोहिनी नाम शक्तिः ।

ई० प्र० वि० ब्या०, 1 पृ० 57-58 ।

43. न कार्कश्यापारो भगवित, नापि जापकव्यापारोऽयम् अपितुमोहापसारणमेतन्, व्यवहारमाधनानां प्रमाणानां नाबत्येव विश्वान्ते : ।

ई० प्र० वि• व्या०, 1, 59।

- 44. ई० प्र० का० 1-1-2
- 45. तद्वशात् प्रकाशात्मतया सततम् अवभासमानोऽपि
  आत्मिति भागेन अप्रकाशानवशात् 'अनुपलक्षिते'
  सर्वथा हृदयंगमीभावमप्राप्ते अतएव पूर्णतावभासनसाध्याम् अर्थक्रियाम् अकुर्वति तत्पूर्णताविभासनात्मकाभिमानाविशेषसिद्धये 'प्रत्यभिज्ञा'
  प्रदर्शते । कथम् ? 'शक्ते:' ईश्वरनिष्ठत्वेन,
  प्रसिद्धायाः वृक्कियात्मिकायाः, आविष्करणेन
  प्रदर्शनेन ''''।

ई० प्र० वि० व्या० 1, पृ० 58-59।

46. त्वयुधिरमामं मंदीमज्जनास्थिमये सदामये काये।

माये मज्जयसि त्वं माहात्न्यं ते जनानजानान्।

₹0 90,91

- 47. बनुपयन्नम् अवभागतः माया इति उच्यते. ततःच निर्मं प्रतास्तात् तर्वे अवभागजातं माया, तत्र च चित्तत्त्वस्थेव स्वातन्त्र्य पायाञ्जीतः। ई० प्र० वि० व्या० 1, पृ० 281 ।
- 48. परमं मृत् स्वातन्त्र्यं दुर्घटसंपादनं मृहेशस्त्र । देवी मायायनितः स्वारमावरणं यिवस्यैतत् ।

म० सा०, 151

49. मीमते परिच्छलते धरान्तः प्रमानृष्यं वस्त्रपं वस्त्र वस्त सा राजाः, विश्व-विमोह्नत्वा वा नायाः एषा देवस्य कीटायीजस्य लंबन्धिनी-हति-एप्या 'देवी'. न पूर चल्लाकारिन मित्र जनिरिवना कार्यन्त् माया उपपद्यते इति ।

प० सा० टी०, प० 44 ।

50. माया पार्योऽपि तत्त्वीचे, कार्येकारणतामियः ।

तन्त्रा० 6, 128 ।

51. न केवलं माया कारणं कलाविक्षित्यन्तं विश्वं च कार्यः विश्वं निर्देश कार्यं तृदेव कारणं, सदेव कारणं तदेव कार्यभिति वद्या—मध्यापेक्षया कला कार्यविद्यापेक्षया च कारण्मिति ।

तन्त्रा ० टी० 6, 129 1

52. तस्य च सृजतः परमेश्वरेच्छामयं तत एव च नित्यं सक्ष्यमाणवस्तुगतस्य रूपस्य जडतयाशास-शिष्यमाणत्वान् जडं सकलकार्यच्यापनादि रूपत्वाच्च व्यापकं मायास्यं तत्त्वम् उपादानकारणं तदवशास-कारिणी च परमेश्वरस्य माया शिवतस्ततोऽन्यैव।

तं० सा०, पु० 77-78 ।

53. सा जुडा भेदरूपत्वात् कार्य-पास्या जुडं यतः । व्यापिनी विश्वहेतुत्वात् सूक्ष्मा कार्यक्षकात्पनात् । शिवसनस्यविनाभावानिन्त्यीका नाजकारणम् ॥

तंत्रा०, 6, पू० 117 ।

54. सा यद्यप्यन्य दास्त्रेषु, बहुधा दृश्यते स्पुटम् । तथापि मालिनी शास्त्रदृशा तां संप्रचक्ष्महे ॥

तन्त्रा॰ 6, पृर्व 129 ।

# प्रत्यभिज्ञा दर्शन का सांख्य एवं बौद्ध दर्शनों में प्रतिभास

मायाचाद ज्ञाकर वेदान्त की विजिष्ट अवधारणा है तथा इसी के माध्यम ने इस प्रस्थान में जगन् की उत्पत्ति एव विकास की व्यानकों की गई है। किन्तु प्रत्यनिजा-विस्वविकास-प्रक्रिया से सादा का स्थान अत्यन्त सहस्वपूर्ण है। दोनों प्रत्थानों में मुलमूत अनार यह है कि एक मात्रा का उपनोग जगत् के मिथ्या-त्य प्रतियादन के लिए करता है, जबकि इसरे का अभिप्रेत जगन की सत्ता को वयार्थ सिद्ध करता है। इसके लिए जिलाइसवादी एक बड़ी अकाट्य युविन प्रस्तुत करता है। वह कहता है कि हों। विज्य महेदबर की अनिकड़ इच्छा का विकास अवदा उनके स्वरूप का विश्वार मात्र तथा उनसे अभिन्न है तो फिर विरव की सभा असन् कैसे हो सकते। ह त्योंकि परभेरवर तो परासत्ता एवं परस वकार्य है। इसमें एक बाग और न्यान्ट हो जाती है कि कार्य कारण में पूर्वतः अक्षित्वतमा विक्रमात है। जिल्लाम का बेह्न आभात मार होता है, और उस वासार में माया की पर्याप भूमिका । अक्षीन् माया ही महेश्वर की अव्यति-जीतणी गरित होने के गाने दुश्यमान् अपन् का प्रथन करती है, उसकी जन्म देनी है। इस प्रकार साथा ही हुएक्यान विश्व ही बास्तविक निर्माकी है। अब वहां की प्रदेश छठते हूं --पहला तो यह कि माना का स्वरूप क्या है, यह जड ह अवदा वेतन ? और पूसरा यह कि यह महिस्वर की यथार्थ प्रतिन है वा अपयार्थ ामना प्रातिभाषिक । चुकि स्थान स्वभाव भेदप्रवन १८ अनः यह चेतन नही जा है और वंकि ईस्वराह्मकाण में गतिन और सन्तिमान में कीई नेद नहीं होता जतः महेरण की अनगः शांतः शीन के गाते यह सलाये हैं।

पुनः प्रत्न उठता है कि वना आ सामाधार्थी सिद्धान्त प्रत्ययवादी अथवा अहेतनादी प्रसानी की एकणान धारणा : , अधवा इसका प्रतिभास अन्यत्र भी उपलब्ध होता है ! वस्तुबादी प्रत्यानी में कृष्य की 'मूल प्रकृति' की धारणा से भाषाबाद के तस्त विश्वमान है। इसे। प्रकार बौद्धी के कार्यकारणबाद के बारेमून विद्धान्त प्रतीस्वसमुखाद के श्लंबनाबद्ध संन्यूहन की प्रथम कड़ी प्रतीका करेंगे तथा इसमें प्रतानिमायादी माया की अवधारणा का प्रतिभास सीजिने का प्रयास करेंगे।

# सांख्य की 'मूलप्रकृति' की मायात्मकता

नार यदर्शन के अनुसार मृत्र प्रकृति जगत् का मृश कारण ह जोर इसी से यह वृज्यमान् जगत् समुद्भूत हुआ है। कार्य के विद्यमान रहते कारण के विषय मं सोचना मानय-स्वमाव ह। तत्त्व-चित्तन-प्रक्रिया के विकास का वस्तुत: यही च्ह्रस्य है। इस जगत् को देखने हैं तो स्वाभाषिक है कि इसके विकास-स्नोत तथा उसमें राजायक उपादान स्वति के विषय में हमारे मस्तिक की निस्तन प्रक्रिया का उस्पेप हो। विश्व की अनेक दार्शनिक प्रणालियों ने अपन-अपने हंग ते इस सल्वत प्रश्न के समाधान खोजों के प्रयत्न किए हैं। कोई काल की, कोई स्वभाव को कोई नियति को, कोई यदृष्टा को तो कोई देश्वर को जगत् का मूल कारण बनलाने है। किन्तु ये सभी तत्त्व निमित्त कारण के परिचायक हैं। जगत् का कोई समीई उपादान कारण अवश्य होता है। आसिर यह कीन ना तत्त्व हैं जिससे इस जगत् का निर्माण हुआ है ?

भारतीय दार्चनिक प्रणालियों में नैयायिक जगत का उपादान कार्य प्रमाणओं को और उसका निमित्त कारण कियर को मानते है। वैदान्त-चिन्तक आत्मा को ही जगत का निमित्त तथा उपादान कारण दोनों ही स्वीकार करता है। सांएय के अनुसार इस जगन मं एक ओर तो नदी, पर्वत आदि जड पदार्थ ं, ओर दूसरी ओर मानव, पशु, पक्षी आदि चेतन प्राणी है। इन दोनों प्रकार के पदार्थों का संयोग भी हमारे दैनिक अनुभव का विषय है। अब प्रश्न यह उठता है कि जड जेतन का कारण है या जेतन जट का। आधुनिक विज्ञान तो चेनन का विकास जह से मानता है और इस बात का पक्षवर है कि जह ही वतन के मण में परिणत हो जाता है। उनके विषयीत वेदान्त की मान्यता है कि नमुची मुण्टि का विकास परम चेतन तच्य से होता है। जड की अपनी कोई ाचा नहीं । चेयन का नामरूपात्मक विवर्त ही वस्तुतः ब्रह्मांड है । सांख्य का वृत्तिकोण उसने नर्वथा भिन्त है। उनके अनुसार जड और चेतन दोनों ही पदार्थी की अपनी स्वतन्त्र सत्ता है तथा उन दोनों में कार्य-कारण सम्बन्ध नही हो सकता । अखित विषय जह होने के मान ही मक्रिय है। इसके विषयीत चेतन नम्य पूर्णस्पेण निष्क्रिय ह। निवित्र जगन् का मूल त्रिगुणातिमका प्रकृति अभवा प्रधान है। सन्त. रज एवं तम वे तीनों गुण इस जगत के उपादान कारण है। वेतन वचन के गंथोग में जन्ध होकर ये अनेक नजानीय एवं विजातीय तत्त्वों में परिणत हो जाते हैं।

सांका कार्यकारणभाव के सिद्धान्त के माण्यम ने मुलझकृति ना अस्तित्व सिद्ध फरने का प्रधान करता है। सांका दर्शन का प्रमुख सिद्धान्त ए कि कार्य अपने कारण में पूर्वतः विद्यमान रहता है। कारण की परिभादा करते हुए सांख्य कहना है—कारण वह सत्ता है जिनमें कार्य गुण्त कर ने विद्यमान रहता है। इसके समर्थन में वह पांच युक्तियां प्रत्नृत करता है—

- (1) यदि कार्य अपने कारण में पहले से विद्यमान न हो डां उसे किसी भी प्रकार उत्पन्न नहीं किया जा नकता। जगर्य में अथवा आकाश-कृतुम कर अन्तिन्व किसी भी तरह संभव नहीं है। नीले को हवारों शिल्पकार पीला नहीं बना सकते —न हि नीलं शिल्पि सहस्वेणांग पील कर्न बक्यते। 2
- (2) कार्य अपने उपादान कारण का आभाग मात्र है वह उससे भिन्त नहीं है।
- (3) अस्तिस्य में आने से पूर्व कार्य कारण में विद्यमान रहता है। यदि ऐता न होता तो कोई भी बस्तु किसी भी बस्तु से उत्पन्त हो जार्ता।
- (4) कार्यकारणभाव का आधार कारण-पदार्थ की क्षमता है। कोई भी पदार्थ उसी वस्तु को उत्पन्न कर सकता है जिसके लिए वह समर्थ होता है। अभिप्राय यह कि कार्य कारण में उत्पन्त ने पूर्व विद्यमान रहता है। उनका प्रकट होना तो कारणभ्य पदार्थ की क्षमता की अभिव्यक्ति मात्र है। यदि ऐना न होता तो जल से दिख अथवा रेत से तेल उत्पन्न हो जाता।
- (5) कार्य का स्वरूप बही होता है जो कारण का होता है। तान्विक बृष्टि में बस्त्र धागों ने भिन्त नहीं है। तान्विक रूप से भिन्त पदार्थों में कार्यकारण भाव नहीं हो सकता।

वस्तुतः अन्तिनिहत तस्त्रों का प्रकाण में आने का नाम ही विकास है। उरेश्त भी गृप्ताबस्था से प्रकट में आने की प्रक्रिया को ही विकास मानता है। अरस्तु ने इसे 'सम्भाव्यमता के रूप में संक्रमण' माना था। गीता भी इसी प्रक्रिया की पुष्टि करती है। अस्त्रार्थवाद का यह सिद्धान्त इन बान पर बल देना है कि कारण नया कार्य एक ही पदार्थ की अधिकसिन नथा विकासन अवस्थाये है। 'समूची उत्पत्ति उद्भव अर्थान् विकास आर समस्त विकास अनुद्भव अर्थान् कारण में विलय हो जाना है। सांच्य अत्यन्ताभाव में विज्यास नहीं करना। उसके अनुसार मृतकाल तथा भविष्यकाल की अवस्थाओं का नाण नहीं होता। यह विकास (आविभाव) तथा अन्तर्तिय (तिरोभाव) की परिकरणना वा समर्थक है।

उपयुंतन विवेचन से यह स्पष्ट हो गया होगा कि आनुभिधक विश्व का कोई न कोई उपादान कारण अवश्य है भने ही वह द्यारत अर्थात इन्द्रिय- संनिकर्षजन्य न हो । सांस्य के अनुसार वह कारण प्रकृति है । इसे अनेक सन्वीं का आत्यन्तिक संघान (सम्मिश्रण) कहा जाता है जो नवड परिवर्त नमाब है। यदि समस्त कार्य अपने कारणों में गुन्त कृप से विद्यमान है और हमें अनवस्था में बचना है तो एक आदि कारण अवस्य स्वीकार करना होगा की स्वयं कारण-रहित हो अर्थात् जिसका अपना कोई कारण न हो । सारथ द्वारा प्रतिपादित कार्यकारण-सिद्धान्त से अनुमान द्वारा यह परिणाम निकलना है कि इत आनुभविक जगत् का मूल कारण प्रकृति है. जो अञ्चलत है तथा अन्यन्त सुध्म होते के कारण इन्द्रिय-गोचर नहीं हो सकती। विश्व का प्रवस सिद्धान्त होने के नाते इसे 'प्रधान' कहते हैं। विश्व के नानात्व द्वारा इसका अनुमान किया जाता है अत: यह 'अनुमान' भी कहलाती है । अत्यन्त अनेतन तत्त्व होने के कारण इसे जड भी कहा जाता है। तथा नतत् क्रियाशील अपरिमित कर्जा होने के कारण यह अधिव कहलाती है। योकाचार्य उसका समर्थन करते हुए कहते ए-इस प्रकृति कहा जाता है, क्योंकि वह सब परिवर्तनों का उदभवस्थान है, अिक्बा कहते हैं क्योंकि यह सगस्त ज्ञान के प्रतिकल है; माया कहते हैं क्योंकि यह चित्र-विचित्र सण्डिका कारण है। डा० राधाकृष्णन के विचार में 'यह गला की प्राट्मिक आकृति है, जिसमें जीवनों की भिन्त-भिन्त व्यवस्थाये निमन्त्री है। जिंदो को भी निधित भौतिक आक्रतियों के एक सार्वभौम, अदृष्य आदिस्रोत के विषय में ऐसा ही स्वरूप स्वीकार्य था।

नाव्य प्रकृति की सत्ता को वेकर पान आधार प्रस्तृत करता है। <sup>6</sup>

- (1) इस संसार के सभी व्यक्तिगत पदार्थ परिमित हैं। जो परिमित होता है वह विस्था अन्य बाह्य वस्तु पर निर्मर होता है अतः यह विद्य का कारण सही हो सकता। ताकिक दृष्टि ये हमारी गति सास्त से अनस्त, परिमित से अपरिमित, अस्थार्था से स्थार्थी तथा अनेक से एक की ओर होती है, और यह अनस्त, असीम, निर्देश तथा सर्वव्यापिनी प्रकृति ही इस विस्थ का उद्गम-विन्दु है।
- (2) नभी सामारिक पदार्थों में कुछ सामान्य नजण होते हैं जिनके द्वारा दे भूख, दृ स, बीहासीस्य आदि उत्पत्न करने के अमना रखते हैं। अनः तीनो पूर्णों के संसात से निर्मित कोई एक स्त्रोत अवस्य होना चाहिए जहां से समस्त भौतिक पदार्थ समृद्भुत हए हैं।
- (3) बस्तुओं के विकास से अपने की व्यक्त करने वाला एक क्रियात्मक तर स्वयस्य है। विकास एक ऐसे तत्त्व का परिचायक है जो अपनी किसी भी स्थिति वे समान नहीं हो सकता तथा जो अपने उत्यन्त पदार्थों के भीतर रहता

हुआ भी उनसे बृहत्तर है। विकास को जन्म देने वाली क्रिया का मृत कारण में विद्यमान रहना अनिवार्य है, और यह कारण प्रकृति है।

(4) कार्य कारण से भिन्न है और इसलिए यह नहीं कहा जा सकता कि सान्त तथा सीपाधिक जगन अपने आपका कारण स्वयं है।

(5) बिद्दब का एकत्व प्रकट है जिससे एक ही कारण का निद्दश मिलता है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि सांख्य निम्नतम स्तर से उच्यतम स्तर विव्य का अनुवर्तन स्वीकार करता है। पदार्थों के आविर्भाव तथा तिरोमाव की एक निष्चित व्यवस्था है। जगत् प्रकृति का परिणाम है और प्रकृति जगत् का कारण। प्रत्येक वस्तु किसी उत्पादक कारण का कार्य है, क्योंकि असत् से किसी वस्तु की उत्पत्ति नहीं हो सकती। यदि हम मान लें कि कारण में कार्य से कम पदार्थ हैं तो इस अधिकांश को असत् से उत्पत्न मानना होगा। इससे यह निष्कर्ष निकला कि कारण में कार्य से अधिक नहीं तो कम-से-कम उनके समान यथार्थता को अवस्य होनी चाहिए। डेकार्ट के अनुसार मूल कारण में कार्य की पूर्ण यथार्थना, ताल्पयं तथा मूल्य अवस्य होना चाहिए। ऐसी कोई बन्तु विकसित नहीं हो नकती जो प्रारम्भ में किसी रूप में अन्तर्निहित न हो। प्रकृति सभी कार्यों का कारण है और उन्हीं से उसका अनुमान किया जाना है। किन्तु उसका अपना कोई कारण नहीं है। उत्पत्न पदार्थ पराधीन है, किन्तु प्रकृति स्वाधीन है। उत्पत्न पदार्थ अनेक हैं, देयकालाविच्छन्न हैं किन्तु प्र कृति एक है, सर्वव्यापिनी है और नित्य हैं।

गांख्य द्वारा प्रतिपादित विश्वप्रक्षिया अधुनिक भौतिकों के सिद्धान्तों से बहुत कुछ सेन नाती है। ये दोनों ही सिद्धान्त विश्व के मूल कारण के रूप में एक आद्य प्रव की कल्पना करते हैं और उसकी यथार्थता पर विशेष वल देते हैं। इसे वे नित्य, अविनाशी तथा सर्वेच्याणी मानते हैं। अपने दैनिक अनुभव में हम जो नानात्व एवं प्राचुर्व देनते हैं वह उसी मूल द्रव्य के कारण हैं। किन्तु सांख्यनिरूपित प्रकृति की नुलना विशुद्ध एवं सरल भौतिक द्रव्य के साथ नहीं की जा सकती। सांग्य-चिन्तक इस वान को अनीभांति समझता है कि न तो प्रकृति में पृष्ण को न ही पृष्ण में प्रकृति को उत्पन्त करने की क्षमता है। भौतिकवादियों के विपरीत सांग्य स्वीकार करता है कि प्रकृति का विकास एक प्रयोजन को लेकर होता है। सांग्य न तो प्रकृति को भौतिक द्रव्य मानका है न ही इसे चेननतानि विष्ट सचा ही प्रतिपादित करता है, यहां पुष्ण को अन्तरतानि विष्ट सचा ही प्रतिपादित करता है, यहां पुष्ण को अन्तरन सांच्याने के नाथ उससे पृथक् रक्षा गया है। यह केवल भौतिक जगन के पांच तस्वों को ही जन्म नहीं देती, अपितु, सानसिक तस्वों की की

उद्भाविका है। यह समस्त प्रमेय-विषयक जीवन की केन्द्रविन्दु है। सांग्य के इस निष्कर्ष का आधार विज्ञान नहीं, अध्यात्म है। डा॰ राधाकृष्णन के अध्यों में 'यथार्थ तत्त्व की उसकी पूर्णना के साथ अपरिवर्तनशील प्रमाना (विषयी) और परिवर्तनशील प्रमय (विषय) के रूप में पृथक् किया गया है, तथा प्रकृति परिणमनशील जगन् का आधार है। यह अविश्वान्त क्रियाशील जमन् के ननाव की प्रतीक है। यह विना चेतना के, विना किसी पूर्व-निधीरित शोजना के वरावर व्रियाशील रहनी है, यह ऐसे तथ्य के प्रति क्रियाशील है जिसे यह समझती नहीं। 'व

महात्मा तिलक ने 'गीतारहस्य' की भूमिका में विख्यात सप्टि-शान्त्रज हैं केल के विचार उदधन किए हैं जिसके अनुसार मन, अहंकार, बृद्धि और आत्मा ये नब शरीर के धर्म हैं। उदाहरणार्ध हम देखते हैं कि जब मनुष्य का मस्तिष्क विगड जाना है, तो उसकी रमरणशिन नष्ट हो जाती है; और वह भागल भी हो जाना है। एसी प्रकार सिर पर चीट लगने से जब मस्तिष्क का कोई भाग विगड जाता है, तब भी इस भाग की मानसिक शक्ति नष्ट हो जाती है। सारांश यह कि मनोधर्म भी जड मस्तिष्क के ही गृण हैं: अनुष्य ये जड ास्तु से कभी अलग नहीं किए जा सकते. और इसीलिए मस्तिष्क के साथ-साथ मनोधर्म और जात्मा को ब्यक्त पदार्थों के वर्ग में झासिल करना चाहिए। यदि यह जड़बाद मान लिया जाय, तो अन्त में केवल अध्यक्त आंर जड प्रकृति ही शेष रह जाती है; क्योंकि सब व्यवन पदार्थ उसी मूल अव्यवन प्रकृति से ही बने ह । ऐसी अवस्था में प्रकृति के सिवा जगत या कत्ती या उत्पादक दूसरा कोई भी नहीं हो सकता। परन्तु तिलक उस सिद्धान्त से सहमत नहीं हूँ। वे फहने ह कि यदि मुस्टि-विवयक यह सिद्धान्त स्वीकार कर लिया जाय तो यही पहना होगा, कि मल प्रकृति की शक्ति धीरे-धीरे बढ़ता गर्ड, और अन्त में उसी की भेतरम या आत्मा का स्वस्प प्राप्त हो गया । सत्कार्यवाद के समान इस स इ पक्ति के कुछ कायदे या नियम सने हुए हैं, और उन्हीं नियमों के अनुगार समस्त जगन् और साथ-ही-नाथ मन्त्र भी कैदी के समान वर्तीव किया करना ते । जड प्रकृति के निवा आत्मा कोई भिन्न वस्तु हे ही नहीं: नव कहना नहीं होगा कि आत्मा न तो अविनाशी है, ओर न स्वतन्त्र । तब मौक्ष या मुक्ति की अवडपकता ही क्या है ? प्रतंक मनुष्य को मालम होता है, कि में अपती . प्रा के अनुसार असुक नाम कर लुंगा, परता यह सब केवन छम है। प्रवृति जिस और खीचेगी, उसी और मनुष्य की अकना पड़ेगा : .... उसके मनानसार रारो गण्डिका मल कारण एक जह और अब्यवन प्रश्निकी है। एसीजिए रनन अपने सिद्धान्त को निर्द्ध 'अद्भैन' (मीचिक्स) कहा है। प्रशन यह अर्द्धन

जडम्बक है; अथान् अकेली जड प्रकृति में हो सब बानों का नमावेश करता है, इस कारण हम इसे जड देव वा आधिमानिय मास्वाद्वेत नहेंगे। 10 किन्तु मांग्य को यह स्थिति न्वीकार्य नहीं। उसके अनुमार मन, वृद्धि और अहंगार पंच-महाभनात्मक वड प्रकृति के ही धर्म है। उसकी वह भी मान्यता है कि जद प्रकृति से चैतन्य की उत्पत्ति नहीं हो सनती। मान्यविन्तक यह भी कहा हैं कि जाता और देव देखने बाला ओर देखने की बन्त या प्रकृति की देखने वाला और जड़ प्रकृति, इन दोनों बानों को मल से पृथक् मानना नाहिए। ११ इसी द्रष्टा, जाता या उपभोक्ता को साम्ब 'पुरुष' कहना है. और यह प्रभृति मे सर्वथा भिन्त है। अर्थात् प्रकृति अचेतन या जड है जबकि पुरुष राचेतन है। प्रकृति क्रियाणील है, पुरुष उदासीन या अकर्ता । प्रकृति त्रिगुणात्मक है और पुरुष निर्मुण । प्रकृति अन्धी है. नया पुरुष माशी । इस प्रकार मांच्य के अनु सार यही दोनों तत्व भिन्न-भिन्न होते हुए भी अनाविसिद्ध स्वतत्त्र एव स्वयभ है । भगवद्गीता भी उन्हीं दोनों को अनादि तत्त्व स्वीकार करती है ।<sup>18</sup> प्रकृति को समस्त कार्यकारण व्यापार और पुरुष को सुल-हु:वादि समी ज्यभागों का हेत् माना गया है। गीता इन दोनों को अनादि तो मानती है, फिन्त सांस्य की भांति स्वयंश अथवा स्वतन्त्र नहीं स्वीकार करती । कृष्ण प्रकति को अवनी माया कहते हैं <sup>13</sup> और पुरुष को अपना ही अंश मानने हैं। <sup>14</sup> टमी प्रकार मीता मांच्य की अन्य अयधारणायें तथा पारिमाणिक पट तो ग्रहण करती है किन्त उसके सन्दर्भ तथा प्रयोग अपने होते हैं।

हम प्रकार मांग्य ने मृत प्रकृति के रूप में जननशक्ति अथवा उपादान कारण की जो करपना की है उसके द्वारा अईतवादी प्रस्थानों के लिए मायावाद का मार्ग प्रवास्त हो जाता है। इसमें परोक्ष क्ष से प्रायः वे सारे तस्य विख्यान है जिनके आधार पर शुद्धाईत सिद्धान्तों में माया को वृष्यमान् जगत् की उप्भाविनी अथवा उद्वोधिका स्वीकार किया गया है।

कार्य एवं कारण का अत्योग्वाध्ययभाव विश्व का एक चिरतन गत्य है । इसी के विश्वेषण एवं विवेषन को लेकर अनेक चिन्तन प्रणालियों ना उद्य हुआ है। माया, प्रकृति तथा अन्य गढ़म अवधारणाओं की कल्पना उस सम्बन्ध के अन्वेषण को सुगम तथा युक्तितृत्वत बनाने के उद्देश्य से की गई है। प्रत्ययन बादी प्रस्थानों ने नानात्वमयी सृष्टि की नार्थकता को परिपुष्ट करने के लिए भाषा की कल्पना की और उससे दृश्यमान् जगन् के मुलकारण के छत में प्रस्थापित किया किन्त उन्होंने उससे जातृत्व सक्ति तक ही नीमित रला। वस्तुष्टस्थयवादी प्रत्यभिजा प्रस्थान ने उसकी और नपट व्याग्या की तथा इस जातृत्व एवं कर्नृत्व अवित के समस्वित छए में प्रस्तत किया अर्थान् उसे केवन

ज्ञान का साधन ही नहीं अपितृ सुष्टि का उपकरण भी स्थीकार किया। कियु नह कहना गलत होगा कि यह करना प्रत्ययवादी सिद्धान्तों तक ही सीभित रहीं। वस्तुवादी प्रस्थानों ने भी अपनी विश्वप्रित्रया में ऐने तस्यों नी करना की है जो अपने स्थल एवं आकार में भिन्न रहते हुए भी उपयोग की दृष्टि से प्रत्ययवादी अवधारणाओं से पर्याप्त सादृश्य रखते हैं। प्रणालीबद्ध चिन्तान की दृष्टि ने सांच्य की प्राचीननम सिद्धान्त कहा जाए ती कीई अत्युक्ति न होनों। अतः उसके द्वारा प्रकृत्यिन 'सूल प्रकृति' में सृष्टि-विश्यास नम्बन्धी प्रायः सभी तस्य विश्यमान थे जिनका प्रयन्ती सिद्धान्तों ने अपने सन्दर्भों में विकास किया तथा विश्य-प्रकृति को व्यान्यायित करने के लिए उनका विनियोग किया।

मारुय दर्जन के अनुसार त्रिगुणात्मिका प्रकृति ही जगत् का मूल है तथा गन्य, रज एवं तम नामक गुण इस निश्विल विश्व के जपादान कारण है। यही नीनों नेतन तस्य के संयोग से अध्ध होकर अनेक राजानीय तथा विजातीय तत्वीं में परिणत ही जाते है। ये क्रम से सुखात्मक, द्रःसात्मक तथा मोहात्मक होते है तथा प्रकाश, प्रयुक्ति और नियमन करने है। 15 ये जब पृथक् रूप मे गितिर्माल रहते हैं तो उसे उनकी साम्यायस्था कहा जाता है और जब उनमे प्रस्था संयोग होता है तो उसे वैषस्यावस्था कहते हैं। पहली स्थित में इनमें कोई परिणाम नहीं होता किन्त युनरी स्थिति में उनसे सम्बं जगत का निर्माण होता है। उनकी पुर्वास्था (साम्यायस्था) को ही मल प्रकृति, प्रधान तथा अव्यवस आदि अभिश्वान दिये गए हे. जबकि दूसरी स्थिति को अध्यावस्था अथवा गुष्टि यों अबस्या कहा जाता है। इस अबस्या में स्वभानवन वे गण कभी अपने में ही एक-दूसरे को द्याने की चेप्टा करते रहते हैं और कभी किया कार्य की उत्पत्ति के लिए एक-दूसरे का आश्रय भी ग्रहण करते हैं। 16 इसवा पारस्परिक संयोग ही महत् आदि पदार्थों की उत्पत्ति के रूप में परिणमित होता ?। उसे ही सुध्ट कहने है। इस प्रकार सांस्य प्रणाली में विश्व का उपादान कारण विगुणात्मिका प्रकृति है। पुरुष तत्व से उसका संघोग इसका निमित्त कारण है। इस संयोग के ही परिणामस्वक्ष जड प्रकृति सचेत (संशुच्ध) हो जाती है और उसकी निक्रियना निक्रिय पूर्ण पर आरोचिन हो जानी है और परिणास यह होता ह कि यही जिम्मारिमका प्रकृति अनेक तत्थों के एवं में विस्यस्त होने लगती है। प्रत्यमिज्ञानिकापित माया भी क्षोभ में आकर ही विश्व की रचना करती हैं 📭 यही नहीं. इसके सूत्र आगमों में भी विद्यमान है । 18 उसे उपादान कारण भी कहा गया है। " भाषा की कल्पना प्रत्यक्तिजा दर्शन में दो भपों में मिलती। है--- 'जातन' के कप में तथा जन्य के कप में। दोनों पर सांस्य की 'मल प्रकृति का प्रतिभाग स्वर्ट परिलक्षित होता है।

कारमीर सैबदर्शन सास्य के पच्चीस नत्त्वी की ज्यों का त्यों ब्रहण कर लेता है, किन्तु सुष्टि-प्रक्रिया में इनका अपने हंग से विनियोग करता है। इस प्रकार 'पुरुषं का' स्थान बारहवां तथा 'प्रकृति' का स्थान तेरहयां है। अला (छठा तत्त्व) से लेकर बाद के मारे तत्त्वों को अगुद्ध मण्टि के अन्तर्गत माना जाता है। इस सुष्टि में अभिव्ययन सभी तत्त्वों की गणना अगुडोज्छ्वा के अन्दर की जाती है। जिस प्रकार युद्ध मुब्टि के अधिष्ठाना परमिश्व है उनी प्रकार ज्युद्ध सुष्टि के अधिष्ठाता अनन्त हैं। इन्हीं की प्रेरणा ने गाया में क्षोभ उत्पन्न होता है और वह कला, विद्या, राग, कला तथा नियति उन पांच तन्त्रों के रूप में अपने को प्रकट करती है। ये पांच तस्य कंचक कहनाने है और उन्हीं की सहायता से माया अगुद्ध मुण्डि का विस्तार करती है। मायासमेत इन छः कंचुकों से आवृत्त तथा संकृषित सवित् ही पुरुष तत्त्व कहलाता है। इसी गो युन्य, जीब, अणु, पयु, पर, नाया, प्रमाना आदि नाम भी दिया जाना है। इस साया प्रमाता का केवल 'इदम' रूप में अबभागित प्रमंग तस्य ही प्रकृति तस्य कहलाता है। 20 यहां पुरुष तत्व अत्यन्त संकृत्वित 'अहम' का नाम हे और पकृति तस्य सामान्य आकार 'द्रम' होता है। अस्तिल विण्य इस 'इदम्' मान में उसी प्रकार विद्यमान रहता है। जिस प्रकार मोर के पनों के सभी विस्तित वर्ग उसके अण्डे के एक वर्ग बाले रन के भीतर, समरस भाग ने विद्यमान रहते 31

होती है। यही तीनों गुण आनुभिक स्तर पर पुरण के नुख, दुःच तथा मोह वन जाते हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि साम्य द्वारा प्रकल्पित गृणमय बीज सप में महेरवर की तीन समितयों में विद्यमान है।

आचार्य अभिनवगुष्त मृत्यकृति में अन्तःकरण तर में की विकास प्रक्षिया के मध्य में एक अवस्था और मानते हैं और उसकी गणना प्रकृति तरव के अन्तगंत ही करते हैं। उनके विचार में जब तक प्रकृति अकृष्ध और चाला भाव में रहनी है तब तक उसमें परिणाम नहीं आता, और विना परिणाम के अन्तः करण तस्थों की सृष्टि नहीं हो सकती। अतः अन्तकरण तस्थों के अस्तित्य में आने के पूर्व प्रकृति की एक प्रशुख्ध अवस्था मानता ही होगा। यही प्रशुख्ध अवस्था उनकी वृष्टि में गुण तस्थ है। परन्तु तस्य नग्दोह के अम में बह इसे एक अतिरिक्त तस्य मानने के पक्ष में नहीं है। 22

यहादैन वास्त्र में प्रकृति की अनादि तथा मिध्या मानकर इसके दो रूप र्वाकार किए गए हं -- निर्मल तथा समन । अपन निर्मल रूप में बह माया कहलानी ह तथा इससे उपहित होकर बहा उच्चर कहलाना है और संसार का नियमन करना है। समा रूप में बह अविद्या कहनाती है तथा उससे संघतित होकर ब्रह्म जीव के रूप में प्रकट होकर संसारचक्र में एका रहता 7 । - एस प्रणाली में केवल ब्रह्म की नत्ता को पारमाधिक अलवा बधार्थ स्वीकार विया गया है। प्रसृति, भाषा, अविद्या तथा जीवादि अन्य नसाओं की प्रसीति मात्र होती है। इनकी कोई वास्तविक सत्ता नहीं है। किन्तु अनादि काल ने प्रतीयमान होते हुए विज्यप्रियम की बनाये हुए है। इन क्रम में जीवों के कर्म भी अनादि ही माने गए है। इस प्रकार खुद्धाद्वयता है एक ओर तो एकमात्र अहा की वथार्थ सत्ता मानते हैं और दूसरी और संसार की उपपत्ति के लिए माया, अविद्या ईप्वर, जीव तथा कर्म की भी प्राविभाविकी सत्ता स्थीकार करते है। इसके विषरीत इंट्वराष्ट्रयवादी अनादि, निन्य और पार-माबिक यत्ता केवल महेरवर की मानसा । । बिल्व की उपयोत्त अथवा नियन्त्रण के लिए यदि उसे माया, अधिचा आदि की अपेक्षा हुई को परमुकापेक्षित्य आ जायमा जो पराधीनना का दूसरा गाम है। पराधीनता 🐠 का स्त्रभाव है भेरान का नहीं। इस प्रकार उपर्यक्त उपाधियों की कल्पना के कारण ब्रह्म में बहता की आवित्त आती है। अतः महत्तर को निरंपेक्ष ही मानना होगा। इस प्रकार निरमेक्ष तथा परम स्वतंत्र रिश्व एपने स्वातरूप के विलास ने अपने मानगाटन पर गणी प्रकार के बुद्ध, अबुद्ध, गुणानीत, गुणमय आदि नर्राों, भवनों बार मायों की आभासित करता रहना ह इस प्रकार उसकी स्वतन्त्रता, परंगः बरना नथा पराद्वैसता अभिव्यक्त होसी रहनी १।

इस प्रकार हम देखते हैं कि मान्य हारा बिन्द की जनवित्री पत्रित के रूप में प्रकल्पित मूल प्रकृति की अववारणा में मायाबाद के बीज विद्यमान है। किन्तु यह धारणा गुद्धाहैतवादी मावा की धारणा की अपेका देश्वराहदवादी धारणा के अधिक निकट बैठनी है। यांत्य की प्रवृति अध्ययन गुक्स, वह तथा जगत् का उपादान कारण है। अवार इसके अध्यक्त स्वरूप को नो स्वीकार कर लेते हैं और अपनी माया की गदसदिनियाच्य कहने हैं किन्तु वह जड प्रकृति को मूल कारण मानने को नैगार नहीं। उनके अनुसार बहा जगन् की नृष्टि, स्थिति एवं संहति का हेतु है। यही एस जगन् का निमिन्न कारण भी है नमबाधि कारण भी। मात्रा वी तसरे पृथक् कोई सत्ता नहीं 💪 अनः यदि सान्य का अडत्व सिद्धान्त स्थीकार कर लिया जाय तो प्रह्म पर जडत्व की अपास्ति आ जाती है । इसी प्रकार संकर मामा की गला की प्रवाद नहीं मानने जबिक सांच्य की प्रकृति की यद्यार्थ तथा स्वत्तत्र तत्ता है। न केवल इसकी अपिनु इसके द्वारा प्रमुत जगत् की सत्ता भी यथार्थ है, क्योंकि ऐका मानने में कोई बाधा नहीं है, न ही इसकी उत्पत्ति दुष्ट अथवा श्रमात्मक कारणों से हुई है। " गांच्य तो वस्तु का नियामक ही उसकी वास्तविकता को मानता है। 25 प्रत्यभिज्ञा दर्शन को भी यही स्थिति स्वीकार्य है। उसके अनुसार यदि वस्तु है तो वह यथार्थ अवस्य होगी, और यदि यथार्थ नहीं तो वह वस्त ही नहीं है। उसके अनुसार जगतु का कर्ता उसके उपादान तथा जगन् नीनों ही यथार्थ हैं। जहां नक प्रकृति के जडरव का प्रत्न है यह भी उसे न्वीकार्य है; क्वोंकि इसकी माथा निवस्वभाव है और दसीनिए जह भी है। भिन्तवेद्यप्रका माया का व्यापार है और वह तब नक सम्भव नहीं जब तक वह अचेतन अववा जब न हो- 'परिच्छन्नप्रकाशन्यं जडस्य हि लक्षणम् ।' न केवल वह जड है, अपितु सांस्य की मृत प्रकृति की मांति 'ब्यापिनी' है, 'सूक्ष्मा' है; और है 'निन्वा' तथा जगन् का मूलकारण।26 बचापि प्रकृति स्वयं जड है किन्तु सृष्टि के विकास के लिए मचेतन तत्त्व 'पुरुष' के साथ इसका संयोग अनिवाय है। इसके विना सृष्टि की करूपना असंभव है और माया तो है ही महेरवर की अव्यतिरेकिणी गक्ति। ये अपने सारे व्यापार 'अनन्त' की प्रेरणा से करती है। कार्य अपने कारण में अव्यक्त रूप से विद्यमान रहता है, विश्वप्रक्रिया सम्बन्धी यह मूल सिद्धान्त भी सैवों को सांच्य की ही देन है। जिस प्रकार प्रकृति समस्त प्रमेय तत्त्व की अधिष्ठान है और संसुब्ध होकर वह उनका आविर्भाव करती है, उसी प्रकार अगुद्धोच्या के समस्त तत्त्व माया में प्रलीन रहते हैं और भगवान् अनन्त द्वारा प्रेरित होकर बहु उसका प्रथन करती है। महेरवर के अन्तस् में तो सभी छत्तीस तत्त्व गंगेदात्मना विद्यमान रहते हैं, वह जब बाह्ना है अपनी भित्ति पर उनका जन्मीलन करता है। <sup>27</sup> इस प्रकार न केवल माबा की अवधारणा तथा विष्य-भिकास-प्रक्रिया अवितु समस्य कार्य-कारण-सिद्धान्त के लिए प्रत्यभिज्ञादर्शन साम्य का ऋणी है।

### बोडों का प्रत्यमिलान

प्रत्यक्षिज्ञा दर्शन तथा बौद्ध दर्शन पर दुलनात्मक दुष्टि ने विचार करने पर हम देखते है कि प्रत्यिभन्ना प्रणाली बीड प्रणाली का पुनर्भिस्यापन मात्र है, विशेषक्य ने विज्ञानवाद तथा शन्यवाद के सिद्धान्त प्रत्यभिज्ञा-तत्त्वसीमांसा पर स्पष्ट रूप से प्रतिकासित होते हैं। यहां बात सांकर वेदान्त के विषय में भी कही जा सकती है। यहां तक कि बीद्ध दर्शन के विषय में भी यदि कहा जाये कि प्राचीन बीडमत उपनिषदों के विचार की नये दुष्टिकोण से प्रनरावत्ति है, तो कोई अनिशयोदिन न होगी। कोई भी चिन्तन प्रणाली स्वतः प्रमुन नहीं होती। उस पर अपने से पुर्व विद्यमान चिन्तसधारा ना प्रभाव पहला स्वामाविक है। जहां तक उरपल के दर्शन का प्रधन है, इनका विकास एक ऐसी ऐतिहासिक प्रक्रिया से गुजरा का कि इसके अपर प्रवंत्रचलित तथा समकालिक दार्यानिक चिन्तनधाराओं का प्रश्नाव पटे दिना नहीं रह सकता था। अपने सिखान्त के विकास के विषय में बुद्ध ने स्वय न्वीकार किया वा कि आत्म-संस्कृति के प्रयत्न द्वारा जिन धर्म की उन्होंन खीज की है वह एक प्राचीन मार्ग है और नित्य वर्म है। डा० राधाकृष्णन के अनुसार 'अपनी कुल्पना के विकास के लिए बुद्ध को केवल उपनिषदों से वैदिक धर्म के बहुदेवबाद एवं धर्म के साथ जो असंगत समझौते किये गये वे उन्हें निकाल देने की आवस्यकता थी: और ऐसे सर्वातियायी परम तत्व को जिसकी अनुभृति विचार के द्वारा नहीं हो सकती और नीतिशास्त्र के लिए जो अनावश्यक था, दूर हटा देना था किया उपनिषदों के नैतिक सार्वभीमवाद पर अधिक बल देना था। 128 आगे चल कर नागार्जुन, वसूबन्ध तथा धर्मकीति आदि बौद्ध आचार्यों ने बौद्ध चिन्तन को एक अभिनय दिजा तथा गतिजील आयाम प्रदान किया । काश्मीर शैव दर्शन के तीनों मूर्वन्य चिन्तकों सोभानन्द, उत्पल तथा अभिनवगुप्त पर इन बीड चिन्तकों, खासतीर पर नागाईं न का पर्याप्त प्रभाव पड़ा। यह बात अलग है कि अपने मृत चिन्तन-स्रोत आगमसम्मत अध्यात्म विद्या को परिपृष्ट करने तया अपनी प्रणाली को अधिक जीवनोत्मुखी बनाने के लिए इन्होंने बौद्धों पर तीक्षे प्रहार किए।

'प्रत्यभिज्ञा', जिसको मूलभूत सिद्धान्त स्वीकार कर सोमानः इ न इस दर्शन की आधारियला रखी तथा जिसे शिव के साथ सामरस्य अथवा समावेश का अनन्य साधन माना गया, की धारणा प्रारम्भिक बोड दार्शनिकों को जात थी। बुद्धद्वीप (400 रि॰) हारा प्रस्तुत प्रक्रिया के अनुसार मंज्ञा की विजेपना, विदेश चिक्कों द्वारा बस्तु विशेष की पहचानना है जिसे बीद दर्शन में 'पच्चिमिन्जा' (प्रत्यभिका) नाम दिया गया है और जिन चिह्नों से पहचानते ह उसे अभिजान लहा गया है। एक अन्य व्यास्था के अनुसार किसी वस्तु के पहचानने के लिए इसके सम्पूर्ण स्वमणी की साथ-साथ पटचानना आवस्यक होता है। इस 'सब्बसंगहिकवर्षन' द्वारा अभिहित किया नया है। वेतना का व्यापार विभिन्न न्यरूपों का समन्वत और उनका एक साथ बाधना (अभिमंदहन) है। चतना विभेग रूप ने पूर्व अवित के साथ कार्य करने वाली है। इसका वर्म और प्रयन्त दोनों ही क्रिगुणित होते हैं। इसलिए प्राचीन दार्शनिकों ने कहा है, भितानां उस भूस्वामी किसान की तरह से हैं जो अपने खेतीं की काटने के लिए 55 वाविनवाली आदमियों को उक्ट्छा कर बड़े उत्साह के साथ उनको कायं में लगा देता है और उनसे कहता है कि अपने-अपने हिस्से नेकर भाग में आन बाली फमल को काट बालों। वह उनके बाने पीन आदि की व्यवस्था मुनाध हप ने करना है। उनको प्रसन्त रखते हुए और उत्साहित करने हुए उनकी रक्षित के अनुसार मध काम लेता है। इसी प्रकार चेतना एक भूरवामी कियान हे सभान है। बोध भान की 55 नैतिक प्रवृत्तिया 55 यक्तियाली श्रमिकों के समान हैं। घेतना इन 55 प्रयुक्तियों ने कनकर दोहरा काम नेती है और य प्रवृत्तिया चेतना के अंकुश के नीचे नीतिक अववा अनीतिक कार्यों को बड़ी तेजी ने करती हैं।<sup>26</sup> ऐसा लगता है संखार (संस्कार) के मक्रिय तत्व को नेलना के ताम से पुकारा गया है। संयुक्त निकाद में सलार की व्यास्था इस प्रकार की गई है--वृक्ति वह समन्वय करना है (अभिसंखरित) अतः इसे संसार कहते ें । बोज दर्भन में 52 संस्कार भिनाये गये हैं और गाथ ही यह भी बताया गया ह कि संस्कार तरवसमूह को समुख्यित करना ता एस प्रकार संस्कार घटन का प्रयोग दो अवीं में किया गया ? -(1) मनः व्यिति के अर्थ में (2) ऐसी फ्रिया के रूप में जो विभिन्न तत्त्वों में समन्वय उत्पन्न करती है।

बुद्धभाष करने हैं कि विकार अववा जिल शब्द उन दोनों अवस्थाओं के रिष् अवदोग में आना है जो प्राथमिय वीद्धिक प्रतिक्रिया के आरम्म की होती है और जो उससे हुए अन्तिम बोध (जान) की होती है।

बौद्ध मनोबिज्ञान की व्याव्या-प्रसंग में बुद्धकोष कहते हैं, 'नित्त पहले बस्तु रिशेष के नव्यक्त (फरन अवदा व्यक्त) में जाना हैं, फिर बेदना, प्रत्यय (संज्ञा) भीर ने देना की उत्पत्ति होती है। यह सम्पर्व एक विशाल भवन के स्तम्भों की गरह है और जिन इन सम्भों पर बने हुए होने के समान (देश संभार सदिसा) है। परन्तु इससे यह नहीं समझना चाहिए कि स्पर्ध मानसिक प्रक्रिया का आरम्भ हे बयोकि एक सम्पूर्ण-बोधनेतना नी क्रिया में यह नहीं कहा जा सम ता कि यह वस्तु पहले आती है या पीछ । इस प्रकार हम स्पर्श और बेदना सकत्वना और चेदना को एक ही बिडा का अंग मान सकते हैं । यह स्वयं में एक ऐसी विश्वति है जिसका विशेष महत्त्व अथवा अस्तित्व नहीं है परस्तु नकि इसके द्वारा वस्तु के का भान होता है, इसीनिए इसको स्पर्श कहते हैं। स्पर्श ने किसी वस्तु का भौतिक स्पर्श ही अभिप्रेत नहीं है, इसके द्वारा वस्तु का और नानिक चेतना (चित्त) का संघात (सम्पर्क) होता है जिससे संभव होता है देखना, कानों में छ्वति सुनना आदि । यहां छ्वति का संघात श्रवण-णवित पर होता है । इस प्रकार स्पर्श का विजिष्ट गुण बस्तुओं के साथ सम्पर्क में आना है अथवा वस्तुसंघात स्पर्श का कार्य है। इस स्वात अथवा सम्पर्क में वाध्य वस्तु का मानिसक स्वस्प में परिवर्णन होता है। अर्थात् बृद्धि या चेनना स्पर्श

के कारण ही बाधा नामग्री के रूप को ग्रहण करनी है।"

इसी प्रकार आगे चलकर क्षणिकवार के निरूपण के प्रसंग में भी प्रत्यिजना प्रक्रिया प्रतिभासित होती है। बांब दर्शन किसी वस्त को स्थायी नहीं मानदा। कोई भी पदार्थ एक क्षण में दुरिसोचर होता है और दूसरे क्षण में नष्ट ये जाता है। जो भी सत्ता में है, सभी धणभंगर है। स्थायिता के सिद्धान्त का भाषार 'स्त्र' अथवा 'आत्मा' को भाग जाना है किन्तु बीद्धवर्म 'स्त्रं को ही नहीं मानता। पबंके रूप में हमें जो बोध होता है वह केवन उन विचारों भाषनाओं तथा गक्रिय प्रवृत्तियों का एक समवाय मात्र है जो किसी क्षण विजेत में अववासित होता है। वे अगले क्षण निरोहित हो जाती है और उनसे प्रमुत इसरी भावनायें और प्रवृत्तियां आभागित होती हैं। भावनाओं, प्रत्ययों और कियारूप प्रवित्तियों ने परे कोई 'ध्व' अववा आत्मा का अस्तित्व नहीं है। प्रमुका समयात ही बातमा के एक अमात्मक प्रत्यय की सुष्टि के लिए उत्तर-दायी है। किसी क्षण विशेष में इस समवास द्वारा आत्मा की अनुमूनि पेपा होती है और न कि अनने क्षण ये नायना, प्रत्यप आदि बदन जाने है अत. न्यायी आत्या जैनी किसी वस्तु की कालता नहीं की जा सकती। इसे और स्वष्ट करता हुना भ्रणिकबादी कहता है कि यह नथ्य कि "मुझे स्मरण है कि मै विरकाल से निरन्तर विद्यमान हैं उन बात को सिद्ध नहीं कर देता कि चिर-काल से एक नवायी आतमा भी विजयान है। जब मैं कहता हैं कि "यही वह पुस्तक है" मैं इस पुस्तक को अपने ने ने वे वर्तमान क्षण में देलता है किन्तु यह बात कि यह पुर का वहीं पुस्तक है (बो कि मेरो समृति में इस समय है) इत्यिव-गम्य नहीं है। उस पुरतक से सम्तिगत कियाँ भूतकालिक पुस्तक का बीध होता है जबकि यह पुस्तक आंख के सामने विश्वमान है । उस प्रकार स्वाजिता

की सिद्धि के लिए प्रत्यमिन। वी जिस भावना का उपयोग किया जाता है कह स्मृतियत किसी पदार्थ में, जो धृतकालिक है तथा सुतरों किन है, वर्तभान-कालिक और इन्द्रियगस्य किसी पदार्थका भग पैदा करने के कारण जन्म नेती है। अधिक बाबी का अधिन विस्तास है कि वह जात केवल बाह्य पदार्थी सी प्रत्यक्षित्रा तथा स्थायिता पर ही नहीं प्रत्युत आत्मा के स्थायित्व की धारणा पर भी लागू होती है, क्योंकि आत्मा की प्रत्यमिशा स्मृति में नमुदिन कुछ प्रत्ययों या मावनाओं के नाव वर्गमान कणानन तत्सद्य भावनाओं अथवा प्रत्ययों को मिला वेन से प्रार्ट्भव होती है। किन्तु स्मित भूतकालिक पदार्थी को अबभागित करती है, आर प्रत्यक्ष वर्तमानकालीन पदार्थों को आमासित करता ते, अतः इत दोनों को भिला देने वे ब्रव्यक्तिश सिद्ध नहीं होती। प्रत्येक क्षण संसार पदानों के विनाश तथा तिरोधान की प्रक्रिया से गुजरता रहता है फिर भी गदार्थ स्वाधी जैसे प्रतीत होने है और प्राण विनास की क्रिया अवशासित नही होती । हमारे नज और केंच बढते हैं तथा काट दिए जाते हैं । उनके स्थान पर नए नक और केस निकल आने हैं किन्तु हमें ऐसा लगता है कि ये वही नख और केश है जो पहले थे। इसी प्रकार पूराने पदार्थों के स्थान पर हर क्षण नए पदार्थ जन्म लेते हैं विन्त हमें ऐसा भान होता है कि हम उन्हीं पुराने पदार्थों को ही देख रहे हैं।<sup>31</sup> एक अन्य उदाहरण बहुबा क्षणिकता-बोध-प्रसंग में प्रस्तुत किया जाता है। दीववित्या की जी हर क्षण बदलती एकती है किन्तू हम वह समझते हैं कि यह बही नौ ह जो पहने थी। उसी प्रकार हमारे गरीर, प्रत्यय, भावनायें तथा नतुर्विक प्रसारित पदार्थ प्रत्येक क्षण नष्ट होने रहते हैं और अनुवर्नी क्षणों में नए पदार्थ उद्भृत होते रहते हैं, किन्त जह तक नर पदार्थ अपने पूर्ववर्ती पदार्थी के समान होते हैं तब तक हमें यही आभाव होवा है कि ये यही पदार्थ हैं और विनाश जैसी कोई घस्तु नहीं है। इस प्रकार हम देखते हैं कि 'प्रत्यभिज्ञा' की धारणा एक ज्ञातुल्व तथा मानसिक प्रक्रिया के रूप में बीड चिन्तन-धारा में विद्यमान थी, भने ही उसका परिप्रेक्ष तथा प्रयोग त्रिक-प्रक्रिया से भिन्न रहा हो।

इसी प्रकार प्रत्यभिज्ञा दर्शन के 'आभासवाद' की प्रक्रिया का प्रतिभास वृद्ध की इस शिक्षा में देखा जा सकता है, ''हे भिक्षुओ इसको रूपम् इसलिए कहते हैं कि व अपने आपको प्रकट करता है (रूपायित)। यह अपने आपको किस प्रकार प्रकट करता है ? इसके उत्तर में कहा गया है कि यह गर्मी, नर्दी भूष, 'यास आदि के स्पर्श के रूप में अपने आपको प्रकट करता है। मच्छर, कीट, वायु, सूर्य और नर्ग आदि के स्पर्श के रूप में इस रूप को इस प्रत्यक्ष देखने हैं और इसीलिए उसको रूप कहते हैं।''क धनमसन्ति में क्या की कालका परने का क्या क्या है कि नार महाभूत असवा तक्त और उस महाभूत के व्या के जो कुछ उत्पान तीना है हसे हम कहते हैं। " बुढ़ दोन क्या जी लाक्या नरने हम कहते हैं, कि बार महाभूत और उन पर निर्माण की खान उनके उन क्या निर्माण की खुछ ह उनके जो उपभ्य तन्त्र है उसे हम कहते हैं। सम में गडिन्त्रिया जार उनके उनको नगह वनते हम बुढ़वीय कहते हैं। सम में गडिन्त्रिया जार उनको नगह वनते हम बुढ़वीय कहते हैं जिस प्रकार एक जानगर (मामानार) जन को कड़ा न होते हम भी दोस बना देता है, परवार नीना न होने हम भी सोने के समान दिलाई देता है (नीनम् उपाध रापम)। यदान द लेने, ताल द्वीत जादि नहीं है किर भी पीन, ताल और देने दिलाई वें हैं के स्वान महने हैं। "में देस फ़कार इस देखते हैं कि समान होने में दन तस्त्रों की महाभून कहते हैं। "में दस फ़कार इस देखते हैं कि समान होने में दन तस्त्रों की महाभून कहते हैं। "में दस फ़कार इस देखते हैं कि समान होने में दन तस्त्रों की महाभून कहते हैं। "में दस फ़कार इस देखते हैं कि समान होने में दन तस्त्रों की महाभून कहते हैं। "में दस फ़कार इस देखते हैं कि समान होने में दन तस्त्रों की महाभून कहते हैं। "में दस फ़कार इस देखते हैं कि समान होने में दन तस्त्रों की महास्त्र का प्राह्म की प्राह्म की कानतिल पर विशेष देता है और हम उनके नाजह बत्ते तस्त्र समस्त्र तस्त्रों की जनतिल पर विशेष देता है और हम उनके नाजह बत्ते देखकर चमस्त्रत एवं उस्लिसत होते हैं।

### बीड दर्शन में मायावादी तरव

अब देणना यह है कि बी इ दर्शन में कामावादी तथन कहा तर विध्यान है। अज्ञान के सिद्धान्त को पहली बार लोकप्रिय स्वीकृति गिली महागान गौद्धमत में। नागार्जुन पहली बार जगत् जी सत्ता के विषय में अपना पक्ष प्रस्तुत करना है जिसके अनुसार यह न तो वधार्थ है, न ही अययार्थ, न सत् है, न ही अमन्। उसके अनुसार गत्य के दो रूप हैं—(1) अज्ञान अववा अविधा ते आवृत्त तथा नामान्य अनुभवजन्य मध्य जिसे संगृति सत्य कहते हैं और (2) परमार्थ सत्य जो अनुपहित तथा परमसत्य होता है। अनुपहित तथा परमसत्य की करणना में संगृति सत्य अविधा के अनुकृष हो जाता है, जिसका ज्यापार सत्य को आवृत्त करना है, जिसके फलस्वरूप आनुभविक जगत् का आभास यदि अयदार्थ नहीं तो कम से कम असत्य के रूप में होता है। अ विद्या की धारणा को सम्यक्ष्णेण समझने के लिए प्रतीत्वसमुदराद के सिद्धान्त को समझना आवश्यक होगा।

प्रतीत्यसमुत्पाद (पतिच्नसम्पुपाद) की बीक्ष माहित्य में अनेक व्यास्त्राय उपलब्ध होती हैं। अने तमुत्पाद का अर्थ है — प्रकट होता (प्राहुर्याद) बीद प्रतीत्य (प्रति - ईय) का अर्थ है प्राप्त होने पर । इन दोनों पदों का सविवित अर्थ हुआ — 'प्राप्त होने पर प्रादुर्याय'। वे तत्त्व जिनसे प्रादुर्याव होता है उनको हेतु और प्रत्याय (पर्च्या) अर्थात् आधार कहने हैं। इन दोनों काकों का प्रयोग

कभी-सभा एक ही अर्थ में पर्याय की तरह होता है। किन्त प्रत्यक्ष कभी-कभी विशेष अर्थ में भी प्रमुक्त होता है। इस प्रकार जब यह कहा जाता है कि स्वित्या (अविद्या) संसार (संस्कार) का पच्चय (प्रत्यय) है तो उसका अर्थ होता है कि अविद्या संस्कारों के उत्पन्ध होने की आधारभृष्मि (थिली) है। वह उनकी प्रक्रियाओं का भी साधार है—वह निष्मित्त है जिससे वे कायम रहती हैं (निष्मतात्थिती)।

नागार्थन की माध्यमिक कारिकाओं का टीकाकार चन्द्रकीर्त प्रतीहय-चंधुलार की व्यान्या रम पर्व के वी निर्वचनों से प्रारम्भ करता है—(1) प्रत्ययों के द्वारा जमाय की उत्तरित अर्थाद्दे हेनु-प्रत्ययों पर ही प्रतीति निर्भर है. उससे असाथ का चंधुलाय होता है। (2) प्रतीहय से ताल्पर्य है प्रत्येक विनाशी पदार्थ असाथ व्यक्ति और प्रतीहयनमुख्यार से नात्यर्थ है प्रत्येश विनाशी पदार्थ की उथ्यान । परन्तु इन दोनों निर्वचनों मो यह निरस्त कर देता है। दूसरा निर्वचन नो पाली-प्रत्यों के प्रतीहरणमुख्याद से मेल नहीं खाता। बहां प्रत्येक विनाशी प्रतार्थ की उथ्यान से नात्यर्थ नहीं है किन्तु विभिष्ट व्यक्तिगत संवृतियों (जैसे चाक्षण प्रत्यार प्रारा आज के स्थानार से प्रवार्थ की प्रतीति) की उत्पत्ति से है. जी विविष्ट स्थितियों पर निर्भर होती है।

प्रथम नियंचन को भी का विभिन्न नहीं मानता। वह कहना है कि बाँद तम कियाँ नमूत्पाद को ले. वंसे किसी बाक्षण पदार्थ को, तो हम देखेंगे कि दःच जान रोर भौतिक इच्छित्र के बीच कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता और रमालिए यह अस प्रमेय नहीं हो नगती कि बह्य जीन आस पर निर्भेग है। कर आहे कहता है कि यदि हम ए हिन्यसमुखाद के सिद्धान्त का यह निर्वचन परे कि उसका असे कह कहता है जो हो रही है तो उससे किसी भी समुसाद की परिभाषा नहीं हो नकेगी । अगस्त समुखाद विन्या है, क्योंकि कोई भी परार्थ न हो स्थार इसान होता .. ह अन्यों के द्वारा, व विसी कारण से, न र्व किसी कारण के बिना, नवीं । अदि कोई पदार्थ पहले ने अस्तित्व में है ती पुन: अपने जाप की उलान्न हो सकता है ? यदि यह मान विया जाय कि वह लान है होरा अमृतास्य है हो। इसका अने यह होगा कि यह पहले से विद्यमान किसी परार्थ का समुद्रपाद है। यो अस्य कीई विशेषक ओड़े विना यह कहा ाय कि एक पर निर्धर होते हुए उनकी वस्तु अस्तित्व में आती है तो इसका ाभिष्राय यह लोगा कि किसी कर एक फ्लार्थ पर निर्मेर होते हुए दूसरा पदार्थ अधिकार में अर सकता है। इत चरह प्रकाश में अन्यकार अस्तित्व में आ ामगा। प्रवाहक बस्तू न हो। राखं उत्पत्न होती है न ही अन्यों के द्वारा, तौ यह उप दोनों के समवास से भी जैन पंचा हो सकेगी ? कोई भी पदार्थ जिना

जिसी कारण के अस्तित्व में नहीं आ नकता अन्यथा सभी पदार्थ सभी कालों में अस्तित्व में आ जावेंगे। अतः मानना होगा कि जहां-जहां बुद्ध ने प्रतीत्यसमृत्याव की वान कही है उनका नात्वयं उन अमात्मक प्रत्यक्षों से है जो बुद्ध और (अजान ने आवृत्त) उन्द्रियों को प्रतीत होने हैं। उस प्रकार प्रतीत्यसमृत्याद कोई वास्त्रिक नियम नहीं, अपितु अविद्याजन्य प्रतीति मान है। अधिनासी क्यार्थ (अनेश्व धर्म) केवन निर्वाण है, अन्य समस्त ज्ञान के विषय और संस्कार मिथ्या है और प्रतीति के साथ ही समात्त हो जाने हैं— धर्मसंस्काराइच मपामोषधर्माण:।

एस सिद्धान्य के विरोध में कभी-कभी कहा है कि यदि सभी प्रतीतिया मिन्या है तो उनका कोई अस्तित्व नहीं होना चाहिए, इस प्रकार न तो अच्छे, बरं काम होने जातिए, न ही गण्डिकम। जब इन नव का कोई अस्तित्व ही नती नो उनके बारे में विचार सात्र बोह्निक व्यायाग होना। इस पर सुन्यवादी कहना है, हवारा उद्देश्य बस्तुओं को श्रम के कारण सत्य सानने वाले लोगों की धारणा का निराकरण है। यो धस्तृतः धिद्वान् हैं वे किसी भी वस्तु को सत्य या मिथ्या नहीं मानते। ज्ञानी व्यक्ति के लिए न कोई कमें है न संसार। अतः बह प्रतीतियों की यता अथवा अयता के नगकर में नहीं पहता। 'स्तक्ट सूत्र' बहुता है, बाहे दिवनी गहरी भीज करी चित्त की नहीं योजा जा सकता। जिसका प्रत्यक्ष नहीं हो सकता उनकी यत्ता नहीं कही का यकती, जिसकी सत्ता मही उसका कोई भन, भविष्य या वर्तमान नहीं, और इसीलिए उसका कोई रवजाब भी नहीं कहा जा सबसा । जिसका स्वभाव नहीं उसका समुत्पाद अथवा विनाय भी नहीं हो सकता। अपने ज्ञानविषयींस के कारण जो व्यक्ति प्रती-तियों के मिल्यात्व की नहीं नमज पाने वे संसारचक्र की बन्त्रणा में ग्रस्त हो जाते है। समस्य भ्रमों की तरह भिर्या होने पर भी वे प्रतीयियां प्रार्वेश और यन्त्रणा दे सकती हैं।

वहां पुनः आपत्ति की जा नकती है कि यदि कोई दस्तु मत्य नहीं तो यह कथन, कि नमुत्पाद और समाध्नि नहीं है, भी मत्य कैसे हो सकता है ? इसके समाधान में चन्द्रकी कहना है कि मत्य चरम रावित है। सुन्यवादी भिश्नु विमर्ज के प्रमंग में सामान्य जन के नकीं को कुछ समय के लिए स्वीकार करके उन्हें समझाने के लिए उनकी भाषा में, समस्त प्रतीतियों को वास्तविकता बनलाने के लिए उन अव्यों का प्रयोग करते है। चन्द्रकी कहता है कि समस्त प्रतीतियों के निज्यान-प्रतिपादक तकों के बावजूद यह कहना सुक्तियुक्त नहीं होगा कि प्रतीतिया अनुभव हारा परीधित है, क्योंकि जिसे अनुभव कहा जाता है वह केवन कम है, मिध्या है, इन कार्यों की कोई मत्ता नहीं।

जब प्रतीत्य संमुत्याद की परिभाषा 'वह जैसा कि वह है' के रूप में की अपने हैं को उनका अर्थ होता । कि वस्तुए प्रांतियों के का में प्र के बाद एक संकेशित की जा सवादी है, किन्तु उनकी बास्त्रिक गला अववा स्वभाग नहीं होता । साह्यमिक वृत्ति में युक्यवाद का भी गर्दी अर्थ प्रतिपादित किया गण है। अर्थ प्रतिपादित किया गण है। अर्थ प्रतिपादित किया गण को प्रतीत्व होती है, सत्य नहीं है। जब वे सत्य नहीं है तो न उन्यन्त होती है, न मण्ड होती है, वे मात्र माबा की प्रतितियों है। 'शुन्य का नाम्यव पुद्ध बनाव ने नहीं वर्षोंकि वह किसी बस्तु वा स्थित से जुड़ा हुआ होता है। उनका वास्त्र-विव अर्थ है—वस्तुओं का कोई स्वभाव नहीं (ति:स्वभावत्वम्)।

माडण मिक तथा स्थायायी योगों ही नहीं मानसे कि वस्तु में सहा का स्वभाव होता है। उच्छाता को अधिन का स्थभाव नहीं कर नाकों क्यों कि अधिन और नाम अभेक स्थितियों के समवाय के परिणाम है और भी अभेक स्थितियों पर निर्मेश ' यह धरनु का स्थभाव नहीं हो गणता। अश्चु का स्थभाव तो उने वह सकते हैं वो विभी अस्य पर निर्मेश ने हो। चीन देना को स्थाय हो अप उनका अध्याय हम कैंसे मान सभी है अब किसी बरा में स्थाय वा गला नहीं है तो उसमें अस्य थरनुओं बार मार (परमान) भी कैंसे हो सकता है? जब किसी बरातु में विभी वस्तु जा स्थाय की हो नकता वो उसका निर्मेश की नहीं हो सकता। अब पहले को किसा चन्तु जा भाव मानता है, बाद में ममसाम है कि ये नहीं है, तब यह उसमा अनाव जानता है। किन्तु जब हम किसी बरनु का भाव है। नहीं मानते तो अभाव भी कैंसे मान तो ?38

नाध्यमिक प्रक्रिया अथवा क्रम में विष्यास नहीं करता । यहा प्रश्न उठता है कि यदि को क्रम नहीं है और समार का अनेक वन्यवाओं जाना नक में नहीं है तो किर निर्याण क्या है जिसे समार निर्याण समान बटनाओं के नार का अगल का उने कि उनके अनुसार निर्याण समान बटनाओं के नार का अगल का उने किसी बन्तु की समान्ति का निरोध अवया किसी वन्तु का उनकि के व्या में नहीं देखा जा सकता यह अनियन्न जन्ति वन्तु और निर्याण को कोई वन्तु-निर्वा अथवा कोई भाय नहीं है, निर्याण के कार्य होती हैं और दिनायगोचर भी होती हैं। यह अभाव नहीं के प्राणित का निर्याण कर्मा उन्यन्त होती है, क्या निर्याण कर्मा वन्यन्त होती है, क्या निर्याण कर्मा क्या का क्या निर्याण कर्मा वन्यन्त होती है, क्या निर्याण के अभिन्नाय है—उन्य प्रतीयमान प्रयन-प्रयुत्ति की समान्ति। उसे साथ या अभाव नहीं कह सकते। ये शब्द प्रपंचों के लिए ही प्रयुक्त हो

गकते हैं। 39 ऐसी स्थिति में कोई दान भी नहीं होगा का तम कि यह जान भी नहीं कि प्रयंत्र की नमाति हो गई है। स्थान बुड़ भी एक प्रयंत्र, आसास या स्वप्त ही हैं और उनकी सिक्षाएं भी इसी प्रकार हैं।

उपर्युक्त विवेचन से या स्वण्य हो जाता है कि उप निवास्त के अनुसार बन्धन या मुनित कैसी कोई वस्तु नहीं। समस्त प्रपंत्र प्रतिविक्ष पृत्तपृष्णा, स्वण्त, माया आदि के समान निरंगमांव है। यह मानता कि किसों को निर्वाण की प्राप्ति होती है, अज्ञान ही है। "यह मिल्ल्य अहंकार हो अविद्या है। सूल्य दृष्टि ये देखें तो किसी यथार्थ सत्ता को कोई स्थित नहीं है। उससे का भी स्वण्ट हो जाता है कि अविद्या नहीं होती तो संन्कार भी नहीं होते और यदि संस्कार नहीं होते तो विक्त भी नहीं होता। फिल्मु अविद्या के विषय में यह नहीं कहा जा सकता कि "में संस्कार उत्पत्त कर रही है । प्रतिव्या है इसलिए संस्कार उत्पत्त कर रही है। प्रतिव्या है इसलिए संस्कार उत्पत्त है। उसी वहा जा सकता है। प्रतिव्या के विषय में कहा जा सकता है। प्रतिव्या की देश वहां को देश समला है। प्रतिव्या समला है। प्रतिव्या समला की देश समला है।

इस निवाल पर एक अन्य दृष्टि से भी यिचार किया गया है वह है-प्रस्पर्योपनिबन्धः अर्थात् समयात्र अनदाः सम्बद्धना पर सिर्भरता । चार तत्त्रो एवं आजाय तथा विज्ञान के नमवाव ने टी मन्ष्य का निर्माण होता है। पन्धी तत्व में गरीर होता होता है, जन तत्व से नवीं बनती है, अस्ति तत्त्व ने पानन होता है, बागू बच्च में ज्याम-प्रज्याम चलते हैं, आकाण बच्च मे गरीर में अवसागिछित्र सा सुप बनों है और बिज्ञान तत्त्व से मन, मस्तिष्क या चैनन्य की उत्पत्ति होती है। इस सबके समबाद के कारण ही हम मनुष्य की ोना पाने है जना बहु है। किन्तु उन तन्त्रों में से किसो को बहु पना नहीं वि पर के ती काथ सम्पन्न कर रहा है जो उसे सीप गए हैं । इनमें से कोई नन्त र स्यं कोई सार, भारमा या प्राणी नहीं है। अज्ञान के कारण हम इनको अपने शाप में एक नवा मानकर इनके प्रवि एक भोड़ वैदा गर लेते हैं। इन प्रकार प्रशासदम ही सरकारों का जन्म होता है. जिसमें राग, देन और मोह आने है इनके बाद विद्यान और चार स्वस्थ आने हैं। ये सथ चार तत्वों से मिलकर नाम आर एप देते हु इन सबसे उन्द्रिय (पडायतन) बनते हुं। इन तीनों के समस्य शे स्पर्श पैदा होता है, उसमें भावना, उसमें नण्णा और उस प्रकार यह अध ा तत रहता । यह एक बढ़ी के प्रवाह की तरह चलता है। परस्तु इसके पीकी माई नार अवसा कोई होस आधार नहीं है। इस प्रकार प्रवर्षों को सा या अस्प वू ए नहीं कहा या नकता और शाय्वतवाद या उच्छेदबाद में से किसी तो भी मन्य नहीं ठतराया जा सवस्र । इसी कारण इस दोनों ने बीच के इस सिजान

को मध्यक (माध्यमिकयाद) कहा गया है। । अस्तिन्द और अनिस्तन्त्र में कैयल एक सापेश गत्य (मंत्रृति सत्य) है, परमार्थ सत्य नहीं। सांस्थ, बौद्ध तथा प्रत्यमिका दर्शनों में प्रातिनासिकता का विवेचन

उपर्यक्त विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि सांस्य तथा बौद्ध दर्शन की कुछ मल अवधारणाएं प्रत्यिनजा-तत्त्वमीमांसा पर पर्याप्त रूप से प्रतिभामिन होती है। यह बात अवन्य है कि कारमीर के मैव चिन्तकों ने उन धारणाओं के: मल रूप में ग्रहण करके उनको व्यावहारिक, जीवना नवा अधिक युक्तिसंगन बनाने के लिए उनमें नमुचित परिष्कार तथा विकास किया और जीवन, जगत एवं जगदाधार के सम्बन्ध को अनवूज पहेली न बनाकर उसकी राष्ट्र ब्वाच्या की। उदाहरणार्थ सास्य की मल प्रकृति, कार्यकारण-सिद्धान्त तथा त्रिगुणात्मक मुण्टि आदि की कल्पनाएं किसी-न-किसी रूप में प्रत्विज्ञा दर्शन में विद्यमान हैं किन्तु इसके अपने नन्दर्भ हैं, अपनी भीमांनाप्रणाली है। इसी प्रकार बौद्ध-दर्शन की 'पच्चिमिज्जा' (प्रत्यभिज्ञा) 'ख्यम्' तथा 'पतिच्चनमृत्याद' (प्रतीत्य-नमुत्ताद) का नाउरप कारमीर योवों के ज्ञान-सिद्धान्त, आभासवाद तथा मारा की अवधारणाओं में देवा जा सकता है: किन्तू दोनों प्रक्रियाओं में प्रयोक्त भिन्नता है। इस केवल इतना ही कह सकते हैं कि काश्मीर के भैव जिल्लको के समक्ष जो बृद्धियादी परिवेश तथा तत्त्विचतत्तन का जो स्फीत आकाश था उससे वे पूर्ण सबेत थे। यही कारण था कि उनकी चिन्तन-प्रणाली एवं विमर्श-प्रक्रिया में पूर्वप्रचित्त प्राय. सभी सिद्धान्तों और प्रमुख धारणाओं का नामं जस्यपूर्ण समावेश हुआ जिसके फलस्वस्य एक प्रौड एवं परिपक्व विस्तन-पद्धति का मार्ग प्रशस्त हुआ और जगत तथा जगदाधार को एक सही परिवेध में देखा जाने लगा।

जहां तक सांच्य दर्भन तथा बौद्ध दर्शन का गम्बन्ध है दोनों में कुछ दृष्टियों ने पर्याप्त साधमर्थ है। दोनों में कुछ ऐसे समानधर्भी तत्त्व विद्यमान है जिनके आधार पर कुछ योरोपीय विद्यान नो यहां तक कहा देने हैं कि 'बौद्ध दर्शन ने सारय को ही क्रियाप्मक कर दिया।' दोनों ही प्रणालियों की एक मामान्य धारणा है कि यह जीवन दृष्ट्यम्य है। प्रतिकृत वेदनीयत्व का नमुच्छेद तथा अनुक व्यदनीयत्व की खोज ही दोनों दर्शनों का उपजीव्य है। विव्यन के अनुसार प्रकृति के नित्यत्व से सम्बन्धित कुछ विषय प्रदर्शों के लग्ब एवं अन्तिम अवसान आदि साम्य एवं बौद्ध दर्शन में सामय अपनी हैत एवं तत्त्वों की गणना-सम्बन्धी प्रस्थाणना में बौद्धों से प्राचीन है। यह सत्य है कि सृष्टि-रचना-सम्बन्धी सांग्य की कत्यना एवं बौद्ध दर्शन की कल्पना में कुछ सादव्य है। उद्याहनण के लिए, अविद्यां का सादव्य प्रधान में

'संस्कार' का 'बुडि' से, 'बिजान' का 'अहंकार' से, 'नामरूप' का 'जन्माजाओं से तथा 'पड़ायतन' का 'इन्द्रियों' से है। इसी प्रकार सांग्य दर्शन की 'प्रत्यवन्यं 'और बोडों के प्रतीत्यसमुत्पाद की धारणा में भी पर्याप्त सादृत्य है। वि बौद्ध दर्शन के चार आर्थ सत्य सांग्य शास्त्र के चार सत्यों के अनुकूत हैं। सांग्य प्रवचनभाष्य द्वारा प्रतिपादित चार सत्य हैं—(1) जिससे हमें छटकारा पाना दे वह दु:च है; (2) दु:च के विनाश का नाम मोक्ष है: (3) प्रकृति एवं पुरुष के बीच भेद न करने से ही दु:य डन्पन्न होता है जिसके कारण प्रकृति व पुरुष का परस्पर सम्बन्ध बना रहता है; (4) मोक्ष का उपाय नदसदिविवेक सम्बन्धी ज्ञान ही है।

बौद्ध लोग सांध्य पास्त्र के प्रणेता कपिल को युद्ध ने बहुत पूर्ववर्ती मानने ह और यह भी मानते हैं कि बृद्ध के समय में सांच्य के विचार प्रचलित थे। इद का सांग्य दर्शन से परिचय हो न हो, पर वह सांग्य के आरम्भ का वृत्तान्त अवस्य जानने होंगे । यह संसार पापमय है तथा प्रकृति से बिच्छेद हो जाना ही मांक्ष है। उसी सिद्धान्त ने बुद्ध को भी अपनी शिक्षाओं के विकास की प्रेरणा मिली होगी। आत्मिक प्रक्रिया के विषय में सांत्य बारा प्रतिपादिन विचारों या प्रतिभाग इत के स्कत्ध गम्बन्धी मिद्धाना में देशा जा मकता है। किन्तु मागवसुत्रों में ऐसे अनेक विषयों का मण्डन है जो बौड़ों ने प्रतिपादित किये थे। उदाहरणार्थ सांध्यसूत्रों में बाह्य पदार्थ की धणिकता का सण्डन किया गया है। सांग्य-सूत्रकार इस बात को भी निरस्त कर देने है कि वस्तुओं का अस्तित्त्व केवल प्रत्यक्ष ज्ञान के ही अन्दर है आर वे प्रभयविषयक कोई सत्ता नहीं रखती। वे यह भी स्वीकार करने को नैपार नहीं कि यान्य के अनिरिक्त और कुछ नहीं ै। <sup>133</sup> इसमें तो यह पता चलता है कि मांच्यम्**ल**कार बोद्ध दर्शन की अनेक नालाओं मे परिचित थे तथा उनकी रचना इनके बाद की है। डा॰ राधाकृष्णन तो यहां तक कहते हैं कि 'सांस्य दर्शन बहुन अवीचीन समय की कृति है जिसमें जताब्दियों का कार्य मंग्रहीत है।<sup>144</sup>

उस प्रकार यह राष्ट हो जाता है कि सांस्य तथा बौद्ध दर्शनों में अनेक अवधारणावें तथा प्रकृत्तिया ऐसी थीं जो एक दूसरे के चित्तन में प्रतिभासित होती है। इनके विकास के विषय में पीविषय के विवाद में न पड़कर हम कह सकते हैं कि विज्यरचनाविधान तथा मंगारगन अनुकृत वेदनीयता (मृख) एवं प्रतिकृत-वेदनीयता (दृ:स) के प्रति संवेदनशीलता से अनुप्राणित एक निस्तन-शृंखता अंकुरित हुई जो अपने में अधिक सांस्ट न होते हुए भी अनेक काल्याण्डी न्यों चीरती हुई और तत्कालीन मानमिकता को अपने में समेटती हुई आग वहीं तथा भावी जिल्ला जगन् को विभिन्न आयाम देनी गई। इनी का परिणान था कि मंकर साध्य तथा बीत प्रवालियों के वह में पहुंचकर जब बाहर निकत हो। उनका चिन्तन बित्कृत रणाट था और विरय-प्रक्रिया-सम्बन्धी उनकी धारणा में स्थिरता के संकेत थे। यद्यपि जगत् तथा इसकी उत्पत्ति के जिपया में उनकी मिथ्यात्वसम्बन्धी कल्पना गते के नीचे नहीं उत्तरती, किन्तु एक दात उनकी प्रवाली में बद्धमल है कि कारण पक्ष कार्य पक्ष की अपेका अधिक सवल है तथा उसी का प्रसार यह दश्यमान जगत है। काश्मीर शैव-चिन्तक कारण की नवनता तो स्वीकार करता है हिन्तू वह जगत की मिथ्यात्व-कल्पना की अधिक व्यायहारिक नहीं मानता क्योंकि उसकी दृष्टि में कारण और कार्य में कीई भेद नहीं । कार्य तो वस्तुनः कारण की ही यथार्थ अभिव्यक्ति है अनः वह उसने जिन्त अथवा मिथ्या कैसे हो सकता है ? संकर की चिन्तन-पद्धति पर एक ओर नो नांन्यों की प्रकृति-पृष्टप कल्पना तथा गुणमयी सुष्टि की धारणा का प्रभाव ि एसरी और माध्यमिक बांद्वी के शत्यवाद का. और वह उस दलदल से बहुन बाहर नहीं निकल पाते । किन्तु यैन विस्तक सांख्या के प्रकृति-पृच्य-सम्बन्ध की अस्पाटना नका बीज़ों के श्रीणकतात्र जीर शुन्यवाद की अध्यवहारिकता ने सर्वया सनेत है और यह अपने चिन्यन में एक व्यावहारिक दृष्टि अपनाता है जिसके अनुसार जगन तथा अगत के नती का सरवस्य विरुक्त स्पष्ट है। यह रबारं अपनी उच्छा से अपने को हैं। साना स्पीं में अभिच्यकत जरता है और जपनी एक्छानुसार पुन: अपने में विलीन कर लेता है अव: एस जनव् की उसने जिल्ल कोई सला नहीं। जिल्ला का जानान तो भाषा के नारण है जो उसने। अपनी ही अब्यतिरियत शकित है।

मांग्यों के अनुसार मृथ्टि-विकास के सिद्धान्त को परिणाम गए कहा जाता है। उसके अनुभार दो ही पदार्थ नित्य हैं प्रकृति तथा पृष्ट्य। प्रकृति एक है पृष्ट्य असंस्त्र। प्रकृति जह है परन्तृ अपने स्थाय से ही पृष्ट्यों के हित के लिए उसमें श्लोभ उत्पन्त हो जाता है। उनके परिणामस्वरूप तीनों गुणों (सस्त्र, रजस् और नमस्) की साम्यावरूपा अदृश्य हो जाती है जोर उन कृषों से वैपम्य वा जाता है। उससे अन्तः अरुण, बाह्यकरण, तन्सावायों नश्चा पान्तमहाभूत वे अभी जह तत्व प्रकृत हो जाते हैं। वस्तुनः प्रकृति ही उन नश्यों के रूप से परिजत हो जाती है। इसी प्रकृता में अनेक सुवन-यरीर और भार प्रकृत हो जाते हैं और वे क्रम से पृतः प्रकृति में विकान हो जाते हैं। इस सारी प्रकृता से पृत्र विकास से प्रकृत हो जाते हैं। इस सारी प्रकृत से सभी धर्म प्रकृति के है। पृत्य का तो केवन एक धर्म है, जार जिल्ला निर्माण से प्रकृति के है। पृत्य का तो केवन एक धर्म है हुए है जिनके वह एकृति के धर्मों को अपना धर्म समस्त बैटा है और उसी कारण वह बुकि

के समस्त परिणामी का साओ बना रहता है। परस्तु अब इसका विवेक आपता है को उमें प्रया मजार है कि वह सारा प्रयान कुति का है, यह तो पद्मपत्र की नरह निक्तित और वृत्र है तो उमें वर्षार अस्त.करण नवा अस्य सभी वस्तुओं से खुटकारा मिल जाता है। उसमें केवल नेतना क्षेत्र रह जाती है और नह एक निरस्थायी अकेलेपन में शुन्य गमन की तरह एक पहारता है।

प्रत्यभिना दर्शन ने उपर्युतन मिद्धान्तों को मण वप मे नो स्वीकार कर भिया है किन्तु उगाई प्रक्रियाओं के विषय में दोनों की दिशायें भिरत-भिरत हैं। उबाहरण के लिए गांग्य में प्रकृति और पूर्ण के उदगम के त्यान की लोजने के प्रति जदासीनता तथा अविवेक और कभी को अनादि मानना आदि बानें काइमीर श्रीय दार्शनिक को स्थीकार्य नहीं। एम प्रकार कीवन्य की दना भी सुपण्य ही की एक भूमिका सिद्ध होती है। अनः हमें बंधार्थ मुमित की देशा नहीं बहा जा सकता। इसके अतिरिक्त प्रकृति का कोई भी परिणाम ऐसा नहीं होता जिसमें कोई विशेष प्रयोजन निहित न हो। प्रयोजन के अनुसंधान के जिना ऐसे विचित्र परिणामी का होना संभव नहीं। जह प्रकृति स्वयं ऐसा अनुसन्धान करने में अक्षम है। जतः उसको किसी सर्वज और सर्वजनितमान भेगन गम्ब की प्रेरणा अवस्य मिलनी चाहिए। अन. प्रकृषि के प्रेरक सथा नियानक के सप में ईश्वर की नत्ता को स्वीकार किए जिना सांख्य का पुरिणामबाद सपाल नहीं हो सबना । 15 इसी प्रकार प्रत्यक्षिणा वर्शन गांत्य के मन्तार्थवाड का निद्धान्त तो स्वीकार कर लेता है किन्तू सारण के जड मत्कार्थ-वाप से पह नातंत्र सत्कार्यवाद पूर्ण कृप से भिन्न है। सांस्थ के अनुसार मृत प्रकृषि का स्वतृष परिवर्तन ही जाते से उसमें अध्यनत रूप से विद्यमान नाना पदानों के स्वरूप की अभिव्यक्ति होती है किन्तु प्रत्यभिज्ञा दर्शन की दृष्टि मे समार के स्थमत की अभिक्यतित महेर्यंद की उच्छा के स्पन्दन से होती है। साच्यो द्वारा प्रतिप्रादित जाविभीय तथा विरोजात्र की प्रक्रिया का प्रत्यक्ति। तस्वर्मानामा में समावेश तो कर लिया गया है किन्तू यहां इसका अभिप्राव न्यस्यपारियर्तन मात्र नहीं । यहां यो आविशाय में अभिप्राय है उन्मीयन सथ। िरोजात से अनिपाय है निर्मालन, अर्थात् यहां विस्य का तात्पर्य है स्वधप-प्रथम, न कि स्त्रकपपरिवर्तन ओर उनमें भी महेरवर की इच्छा (स्वातन्त्र्य) हो प्रधान रहती है। एहां तक कि अगद्र विष्य का आविर्धाय (प्रथन) भी गाया अनुस्त को क्षेत्रला रे करना / तथा उन्हीं की प्रेरणा ने उनका अपने में बिल्यन (िरोबाब) भो करती है। एन प्रसार प्रत्यक्षिता दर्शन के अनुनार शुंख का विकास रवसपत्रकायन ह अब कि सांस्य द्वारा यह है-स्वस्पान्तरण अर्थात् सार्य के अनुसार गार्थ कारण में जिल्लान अवस्य रहता है विन्तु व्यक्त ोते ही उपका स्वरूप बदल जाता है, जबकि काश्मीर शैबदर्शन में कार्य कारण में विद्यमान ही नहीं रहता, अपितु उससे अभिन्न है ।

इस प्रसंग को समाप्त करने के पूर्व इस बात की परीक्षा कर लेनी भी आवश्यक है कि काइमीर श्रव दर्शन पर बीद्ध दर्शन की कितनी छाप है तथा मूल अवधारणाओं को लेकर दोनों में कहां तक सहमति है।

बौद्धदर्शन के सर्वेक्षण से पता चलता है कि प्रारम्भिक काल में इसमें विशेष बल चार महान सत्यों की ओर दिया गया या न कि प्रणालीयद्व नत्त्वमीमांसा की और । दु:ख, दु:ख का कारण, दु:ल का उच्छेद तथा उसके उपाय । वस्तुत: इन चारों मत्त्रों की व्याख्या तथा अनुमन्धान करने के लिए 'पतिच्वसमृत्पाद' मिद्धान्त की कल्पना की गई थी। जगत नित्य है या अनित्य, तथागत गरण के पण्चान रहने हैं अथवा नहीं आदि विषयों पर विचार करना धर्माचरण के बिस्द्ध माना जाता था । शील, समाधि और प्रजा पर विशेष बल दिया जाता था तथा आत्मा के अस्तित्व का निवेध ही किया जाना था। नागार्ज न, आर्यदेव तथा चन्द्रकीति आदि ने जो सिद्धान्त विकसित किया वह वस्ततः पूर्वकालिक बाह्यदर्शन का पुनरिमस्थापन ही था। जगत नित्य है या अनित्य, तथागत मत्यू के बाद रहते हैं या नहीं, कोई नित्य आत्मा नहीं है तथा तभी धम्म परिवर्तन-शील है, आदि बातों को लेकर बदि हम कोई निञ्चित धारणा नहीं बना नकते तो फिर यही कहना होगा कि समस्त दृश्यमान् बस्तुयें सारहीन तथा आभाग मात्र हैं। ये आभास आपस में सम्बद्ध प्रतीत होते है किन्तु उनमें कोई मत्य, गत्ता या वास्तविकता नहीं है। अञ्चर्धाप द्वारा प्रतिपादित 'तथता' सिद्धान्त इन दो स्थितियों के बीच जलता सा प्रतीत होता है कि समस्त धर्म निःसार हैं तथा इन निःसार धर्मों के आधार के रूप में कहीं कुछ और भी है। इसी को वह 'नथना' कहना है पर वह स्पष्ट रूप से नहीं कह पाना कि कोई स्थायी यत्ता करी विद्यमान रहती है या नहीं। यदि ध्यान से देखा जाय नो विज्ञानवाद, ब्रुववाद एवं तथता सिद्धान्त का मिश्रण प्रतीन होता है। एसमें वस्तृतः समस्त द्व्य संयुत्तियों की व्याच्या करने का प्रयास किया गया है। प्रवन यह उड़ता है कि यदि सब कुछ नि:सार है तो यह अस्तित्व में कैसे आया ? विज्ञानबादी इसका उत्तर देता है कि वे सब संबुतिया मन की उपज है, तथा मन की जनादि वासनाओं द्वारा जनित प्रत्यसमात्र हैं। 'तबता' सिडान्त की महिनाई यह है कि इस समस्त संयति हवी प्रत्ययों को उत्पन्न करने के जिए इनके पीछ बोई बस्तुमना होनी बाहिए। यही कठिनाई विज्ञानबाद के सामने भी रही है। विज्ञानवादी ऐसी किसी वस्त्यत्ता की स्थिति मानने में असमर्थ रहा है फिल्ह इसका सिद्धान्त अन्तर्तोगन्ता इसी दिया की ओर बहुना प्रतीत

होता है। बन्तुतः यह सिद्धान्त जिस सन्य को न्यीकार करके चला है, उसमें भी कोई सारतत्त्व नहीं है।

आचार्य शंकर तक के हिन्दू दार्शनिकों तथा राज्यकार्लान या उनके पूर्वयनी बौद्ध दार्शनिकों में मौलिक नेद यही है कि बाह किसी स्वार्य आतमा अध्या स्थार्था जगत् के अस्तिन्य में विज्यास नहीं करते। हिन्दू दार्शनिक जिल्लान का दृष्टिकोण बहुन कुछ व्यावहारिक है। यहां तक कि शंकर भी किसी न किसी रूप में स्थार्थी बाह्य जगत् का अस्तित्य स्वीकार कर तेले हैं। शकर के अनुसार बाह्य जगत् निध्वत ही मायाकृत एवं ध्रमम्भवक है। किन्तु क्या के नप में एक स्थार्थी आधार मिला हुआ है जो बाह्य जगत्-सम्बन्धी तथा आन्तरिक बौद्धिक संबृतियों के पीछे एकमात्र बास्तिक नत्य है।

कारभीर शैवजिन्तक बीहीं के शन्यवाद तथा विज्ञानवाद की मूल एप मे तं। ग्वीकार कर लेता है, किन्तु इसका स्पष्ट मत है कि प्रतिक्षण परिवर्तमान और नश्वर विजानों के कारण जो संस्कार पड़ते हैं और जिन संस्कारों के नहारे नोक अबहार चलता है; इनको स्थिर रखने वाला और अनज्बर आधार नो अवस्य होना चाहिए। अन्यया क्षणिक विज्ञानों में परस्पर कोई सम्बन्ध न होन के कारण स्मृति, कल्पना, अनुसन्धान, उत्त्रेक्षा तथा प्रत्यमिना आदि जान के विचित्र व्यापारों और उन पर अवलम्बित जगत् के नाना व्यवहारों का हीना वर्षा भी सभव नहीं होगा। विष्यान अनुभवकर्ता के अपर उस अनुभव का संस्कार पहना अनिवार्य है। इस स्थिति में उसे ही उस अनुभव तथा अनुभन विषय वं। स्मृति हो सकती है। जिसे इस ध ण निविकत्यक अनुमृति हो, अगले धण उम उस अनुस्ति के संस्कार के द्वारा निरुवयात्मक संविकल्पक अनुस्ति हो नकती है। उन्देक्षा, अनुसन्धान, प्रत्यक्तिज्ञा आदि सभी व्यवहार रमृति के ही आधार पर चलते हैं। अतः स्मृति की सिद्धि के लिए आणिक अनुसृतियों के संस्कार के आधार के रूप में आत्मा की सत्ता की स्वीकार किए विना काम नहीं चन मुख्ता । 17 परम तत्व महेज्य है। जब जीनप्रीत नाथ में सभी जित्त-क्षणो भीर अनुभव क्षणों का नामान्य आधार बना रहना है, तथी उन क्षणिक वस्तुओं का परस्पर सम्बन्ध बुढ़ नकता है। इस प्रकार अवक्योप के तथला-सिद्धां । और विज्ञानबाद के इस आधार की लेकर जो कठिनाई तथा उसकी स्पाप व्यापना की लेकर जी जिनक भी प्रत्यभिज्ञा दर्शन उसका निवारण कर देना । तथा बीडी के अनात्मवाद की सर्वथा निरस्त कर देता ?।

जता तक बौद्ध दर्जन में 'माया' की अवधारणा का प्रश्न है समूची प्रतित्य-समृत्याद की प्रक्रिया में मायात्रादी तत्र्य विद्यमान हैं। संवृति गत्य अविद्यामूल क है। अविद्या का व्यापार है विद्या (वास्तविक जान) का गोपन। माया भी अपोहन

व्यापारा तथा विरोधावन्यशाचा ए वया परभद्यर के अस्यस्यकाय का मोपन भारके उनमें भेद-दरिए जल्पना करती है और एक प्रकार अगुद्ध जगा का अवमागन करती है। बीद्ध दर्मन के अनुसार पुकि बन्दाओं का वीई स्वकाय नही शीता (निस्वभावत्वम् प्रदार्थत्वम्) अत्। विश्व भी प्रतीवसान सन्ता पर एक लज्ञान अथवा अधिया का एवं गृह आहरण पडा हाला है। पहले भी कहा जा चुका है कि प्रवीधनगुराह की एक व्याप्ता के अनुसार 'बहनाएं जो प्रतीत होती है सत्य नहीं हैं। जब वे सत्त नहीं हैं तो न बाती है, न जाती है। वे साया की प्रतीतियां हैं । साध्यसिक सिद्धाल्य के प्रमुख प्रव्यता नामार्जुन का निष्कर्ष है— 'जी लोग यह समझते है कि पदाबों का अस्तिहर है अबया यह कि उनका अस्तित्व नहीं, वे सत्व को नगी समझ पाते ।' क्वोंगि नशी वस्तुएँ माथा कहलाती ह इसलिए कि वे विद्युत्रकरण को भाति गिष्या ु विक उनकी उत्पत्ति नहीं होती, फिर भी उनकी मत्ता की प्रतीति होती है, (तथा) चंकि जगत न तो यथार्थ से भिन्न है न ही उसके सद्देश और यदापि जगत को गाया कह दिया जाता है (तथापि) माया को यथार्थ से विरहित नहीं माना गया है। उन प्रकार बीद्धीं की 'माया' शांकर वेदान्त की अपेक्षा ईश्वराद्धयवादी गाया के धारणा के अधिक निकट है बयोंकि यहां तो माया नथा माया का कृतित्व (अग्रुड निष्ट) राभी यथार्थ हैं।

दस प्रकार तस देवते हैं कि गांच्य तथा वौद्ध प्रस्थानों में प्रवर्तित तथा प्रतिपादित अनेक दार्यानिक सिद्धान्तों एव अवद्यारणाओं को शिवाइयवादी सार्यानिकों ने अपनी चिन्तन प्रणाली में समाविष्ट तो कर लिया है किन्तु उनका वे अपने ढंग में तथा अपने सिद्धान्त के अनुकृष उन्ध्योग करते हैं। उदाहरणायं माया का उपयोग वे जगन् की निःमारता अववा मिध्यात्व-प्रतिपादन के लिए नहीं अपितु उसकी स्थावंता को और अधिक पुष्ट करने के लिए करते हैं क्योंकि उनका महेरवर तो परम यथायं है और यह जगन् है—उसका स्थमावप्रकाशन, अतः वह उससे भिन्न कैसे हो सकता है ? इस प्रकार वे अपने दर्शन को एक ब्यावहारिक तथा उपयोगितावादी धरातल प्रदान करके उसे एक आस्थामूलक एवं जीवनोन्मुसी प्रणाली के रूप में प्रतिष्ठित कर देते हैं।

## सन्दर्भ एवं टिप्पणियां

 असदकरणादुपादानग्रहणात् सर्वसम्भवाभावात् । शक्तस्य शक्यकरणात् कारणभावाच्च सत्कार्यम् ।।

सां का ० 9

3. नासतो विद्यते भाषो नाभाषो विद्यते सतः ।

न ० गी ० 2-16

4 प्रकृतिस्युच्यतः विकारोध्यादकस्यादिवशक्तानिदरीधिस्यान् माया-विचित्रसृष्टिकरत्यात्।

तत्त्वव्या, प्० 48

5. डा॰ सर्वपल्ली राघाकृष्णन, भारतीय दर्शन 2

कंदानां परिमाणात् समस्वयात्, वित्ततः प्रवृत्तेश्च ।
 कारणकार्षविभागाविभागाईव्यक्त्यस्य ।।
 कारणमस्त्यव्यक्तं प्रवर्तते त्रिगुणतः समुदयाच्च ।
 विश्वयक्तं प्रवर्तते प्रतिगृणाश्चयक्तियात् ।

सां० का० 15, 16

 हेनुसर्वनिष्णसभ्दर्शाः सक्रियमनेकमाश्रिक निमन् । सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमव्यक्तम् ।।

सां का 10

हा॰ मर्बपन्ली राष्ट्राकृष्णन, भारतीय दर्शन 2, पू॰ 261

9. गी० र० मू०, पू० 161-62

10. गी० र० भू०, पू० 162

11. सां० का० 17

12. प्रकृति पुरुषं चैव विद्धयनादी उभाविष ।

भ० गी० 13.19

13. देवी ह्ये पा गुणमयी मम माया दुरत्यया। मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥

भ० गी० 7.14

14. मर्मवांशो जीवलोके जीवके जीवभूतः सनातनः।

वही, 15.7

15. प्रीत्यप्रीतिविषासात्मकाः प्रकासप्रवृत्तिनियमार्थाः ।

सां ना । 12

16. अन्योन्यासिभवाश्वयजननिश्युनवृत्तयस्य गुणाः सां० का० 12

17. सा माया शोभमापन्ना, विश्वं सूते समन्ततः।

तन्त्रा० 6, प्० 128

18. मायातत्त्वं जगद्बीजं निरयं विभु तथाव्ययम् । तत्स्यं कृत्वात्मवर्गं तु युगपत् क्षोभयेत् प्रभः।। हेलादण्डाहतायास्तु वदर्या वा फलानि नु । तियंगूर्घ्वमधस्तात्तु निर्गच्छन्ति समन्ततः ॥

स्वच्छं ० तं०, 11.60

19. ततो जडत्वे कार्यत्वे पृथवतत्वस्थितौ ध्रुवम् । उपादान समृता माया तद्यिन्तत्वार्यमेव च ॥

तंबाः 6-158

20. तं० सा०, प० 83

 भेदस्थितेः शक्तिमतः शक्तित्यं नीपदिश्यते । एषां गुणानां करणकार्यत्व-परिणामिनाम् ।

ई० प्र० 4.1.5

 एवं क्ष्मात् प्रधानात् कर्नव्यान्तरादयः नाक्ष्मध्यात् इति क्षोमोऽय-व्यमन्तरात्रअयुपगन्तव्य ऽति सिद्ध नार्यापरिदृष्ट पृथम्भृतः गुणतत्त्वम् ।

तं सा०, प्० 85

24. चिदानन्दमयभ्रह्मप्रतिविम्बसमन्यिता । तमोरजः सत्वगुणा प्रकृतिद्विविधा च सा ।। सत्वगुद्धगुद्धिम्यां मायाविद्ये च ते मते ॥

पं० द०, 1.15,16

25. अवाधाददुष्टकारणजन्यस्याच्च नावस्तुत्त्वम् ।

सां स् । 1.79

25. नावस्तुनो वस्तुसिद्धिः।

वहीं, 1.78

26. सा जडा भेदरूपत्वात्, कार्य चास्याः जडं यतः । व्यापिनी विद्वहेतुत्वात् सूक्ष्मा कार्येकसरूपनात् । शिवदावस्यविनाभावान्निस्वैका मूलकारणम् ।

तन्या० 6.151, 152.

27. स्वेच्छया स्वभित्ती विद्यमुन्मीलयति ।

प्र० ह० सू०, 2

28. डॉ॰ राधाकृष्णन, भारतीय दर्धन, 1, पु॰ 331

29. बृद्धधोष, अत्थसालिनी, पृ० 111

30. न्या॰ मं० (बी॰ एस॰ सिरीज) पू॰ 449

31. न्या० मं० (बी० एस० सिरीज) प० 450

32. सं० नि०, अ० 3, पृ० 86

33. बत्तारो च महाभूत चतुन्नांच महाभूतानाम् उपादाय रूपम् । धम्मसंगणि, प्० 124

34. अत्थशालिनी, पृ० 299

35. रूथ रीना, व कान्सेन्ट ऑफ माया कॉम द वेदाज टू द ट्वेंटियथ सेन्च्री, पृ० 8-9

36. मा० वृ०, प्० 5 तथा आगे

37. मा० वृ०, पृ० 56

38. वही, पु॰ 93-100

39. न चाप्रवृत्तिनात्रं भावाभावेति परिकल्पितुं पार्यते एवं न नभावाभाव-निर्वाणम्। मा० वृ०, पृ० 197

40. मा० वृ०, पृ० 101-108

41. वही, प्० 160

42. कर्न, मैन्युअल आफ बुद्धिजम, पृ० 47, पाद टिप्पणी 6

43. सांस्यसूत्र, 1 27-47

44. डा॰ राधाकृष्णन, भारतीय दर्शन, 1, पृ० 436

45. स च क्षोभः प्रकृतेस्वत्त्रेषाधिष्ठानादेव अन्यथा निवतं पुरुषं प्रति इति न सिद्धयेत् ।

तं० सा०, पृ० 85

46. एवमन्योन्यभिन्नानामपरस्परवेदिनाम्, ज्ञानानामनुसंधानजन्मा नश्येज्जवस्थितिः । न चेदन्तः क्रतानन्त विश्वरूपो महेश्यरः, स्यादेकाश्चिदवपुत्रानिस्मृत्यापोहनशक्तिमान् ।

ई० प० 1-3-6,7

47. वती हि अभी सन्तंस्कारसंस्कृतान्यात् नमानान्तरप्रत्यपात् उत्थितः समृतिबंधः, तेन तत्मद्यो भवतु, शालागानिवेन इव पूर्वभंतिवेन तुल्यः न तु, यो यत्संस्कारात जातः सतस्यवेदनस्वभावोभवति ।

......वि संस्करात परं सविषयतामात्रं समृतेः सिद्धं न तु अनुभव
विषयस्यम्, नाष्यस्य विषयस्य पूर्यानुभविषयः इतत्तर्यम् इति निष्वयः एपः ।

ई० प्र० वि० व्या०, प्र० 129-30

# द्वैत तथा अद्वैत वेदान्तों सें माया का स्वरूप

विज्य-प्रक्रिया दार्शनिक चिन्तन का प्रमुख प्रतिपाद्य है। इसकी लेकर विग्व के प्राप्तः सभी दाशीनक प्रस्थानी ने अपने-अपने सिद्धान्तीं की उदभावना की है तथा अपनी-अपनी व्याग्याए एवं निष्कर्ष प्रस्तुत किए हैं। यही नहीं, वैज्ञानिक चिन्नकों को भी इस समस्या ने पर्याप्त रूप से आकृष्ट किया है तथा वे अपने विज्वेषणों द्वारा विज्व व्यवस्था के मूल स्रोत और उनकी नियामक शानित का अनुस्थान करने में निरस्तर गयन्नणील हैं। अब तो ऐसा लगता है कि दार्गनिक जिन्तन एव बैजानिक अनुसंधानों के बीच कुछ सामंजस्य स्थापित किया जाना चाहिए। इनसे जगतु की सत्ता तथा संचालन की समजने में, संभवतः नगमता हो सकतो है तथा चित्तन को भी एक निव्चित दिशा मिल सकती है। योरोपीय एवं अमरीकी सुष्टि-चिन्तकों का ध्यान मल प्रश्न की ओर गया है और यही कारण है कि आज पश्चिमी तत्त्र-चिन्तन अपनी पूरानी लीक छोड चुका है तथा उनमें सामजस्यपूर्ण तत्त्व परिलक्षित होने लगे है। जहां तक भारतीय तत्वचिन्तक का प्रश्न ह यह उस प्रश्न के अनेक पहलुओं पर शुरू से ही विचार करता रहा है। कोई इस सृष्टि को परमात्मा की विभृति मानता रहा है, किसी की दृष्टि में यह स्वान अथवा माया है, कोई इसे ईश्वर की इच्छा कहता रहा है तथा किसी का यह विष्वास है कि यह कालवक्र की देन है। कोई इसे भोग का साधन मानता है तो किसी के लिए यह जगत क्रीडास्थल मात्र है। इन सबका प्रत्याख्यान करते हुए गीडपाद कहते हैं कि यह सुष्टि-प्रक्रिया बस्तूनः परमेश्वर का स्वभाव है और वह निरपेक्षभाव से इसका विधान करता है। यहां यह स्पष्ट हो जाता है कि यह स्पिट परमसत्ता के स्वभाव का प्रकाशन तथा उसकी शक्ति की अभिव्यक्ति है। इस अभिव्यक्ति तथा इसके निष्पादन में सहायक शक्ति को लेकर भारतीय दार्शनिक प्रणालियों में विभिन्त रूप से विचार किया गया है। ईत तथा अईत प्रस्थानों में इसे 'माया' कहा गया है और विश्व-रचना-विधान में इसकी विशेष भूमिका स्वीकार

की गई है। नीचे की पंक्तियों में हम माया की अद्वैतवादी तथा द्वैतबादी परि-कल्पनायें प्रस्तुत करके इस बात की परीक्षा करेंगे कि उक्त भूमिका कहां तक सार्थक है और इसका क्या स्वरूप है। उपनिपदों में निस्सन्देह मायावादी तत्त्व विद्धमान हैं अतः गाँकर को हम उद्भावक तो नहीं कह सकते किन्तु विश्व-रचना बोध के नन्दर्भ में सर्वप्रथम उमकी विशिष्ट भूमिका इन्होंने ही स्वीकार की है अतः हम अपना विचार इनके द्वारा उपस्थापित माया को अद्वैतवादी धारणा से प्रारम्भ करते हैं—ं

#### अद्वैत वेदान्त की माया

उपनिपदों ने प्रख्यित जिस वेदान्त-विद्या की आधारशिला गीडपाद ने रखी उसके प्रसार एवं पूर्णक्षेण प्रतिष्ठित करते का श्रीय आचार्य संकर को है अतः उस चिन्तनधारा को गांकर वेदान्त कहा जाने लगा। इसका सारभन तस्य अदैतयाद है। जीवजगत् में जो भिन्त-निन्न आत्मा दृष्टिगोचर होती है, बह एक ही आत्मा है। वह एकात्मा ही जारबत सत्य है और सब कुछ मिथ्या है। प्राणियों में जो पार्थिय जगत् है यह भी असस्य है। अस्य दार्शनिक प्रणालियां जीवन में बस्तुनत्य का अनुतन्धान करता हुई पाधिव जगत में हमारे व्यवहार-हेत् प्रामाणिक तथ्य उपस्थित करती हैं। उसकी दृष्टि वस्तुवादी ओर समार की व्यावहारिक मर्भादाओं से परिमित है। किन्तू अद्वेत वेदान्त इस दश्यमान जगत को अधिक महत्त्व नहीं देता। वह इमें मावा का प्रतिब्रिम्ब मानकर उस मुलतत्व पर अपना ध्यान केन्द्रित करता है जिससे यह निव्वल मण्डि प्रति-भामित है। वेदान्त चरम नत्य का अनुमंधान करने का प्रयास करता है जो इस अनेक विधि, सुध्मतम पाधिव व्यापार के मूल में अवस्थित है। णांकर वेदान्त में यह विचार बद्धमल है कि सारी सुब्टि माया है । किन्तु इस संसार की मानामयी मुख्ट पर दुष्टिपात कर कोई कह सकता है कि सम्भवत: ईश्वर ने इस संसार को केवल क्रीडावपेण अपने आगन्द के लिए बनाया है। हम अपने अस्तित्व और इस विरुष के अस्तित्व की दृष्टि से उसके कत्तीं का अस्तित्व भी स्वीकार करते हैं। अब प्रवन यह उठता है कि यदि इस नानात्वमयी मुण्टिका कोई अस्तित्व नहीं तो इसके खण्टा का अस्तित्व किस लिए, बास्तबिक दृष्टि से न सृष्टि का कोई अस्तित्व है न सृष्टिकत्तां का । विज्वातमा के रूप में अवस्थित ब्रह्म ही इस निव्विल प्रपंचका उपादान कारण भी है, विभिन्न कारण भी। कारण और कार्य में कोई भेद नहीं है। यह कार्य रूपी संसार मायामय है। यह ब्रह्म की माया का प्रसरण है। नाम रूप भेद से जो अनेक बस्तुएँ दिखाई देती हैं उनमें मुलत: कोई भेद नहीं है। मिट्टी की स्थाली और घड़े में नाम रूप का ही अन्तर है। यह विश्व ब्रह्मामय है अतः यही कार्य घपेण अनेक नाम रूपों में अवस्थित होता है। यह उसका व्यावहारिक पक्ष है, किन्तु मूल कारण के रूप में वह अपने पारमार्थिक रूप अर्थात् शाश्वत ब्रह्म के रूप में अवस्थित है। वस्तुतः उसके इसी व्यावहारिक पक्ष की व्याव्या करने के लिए शांकर वेदान्त में 'माया' की परिकल्पना की गई है।

यांकराद्वैत प्रणाली में इस विश्वप्रपंच को माया कहा गया है; हमे मन की आनित माना गया है किन्तु यह आनित युक्तिर जत आलि से भिन्त है। 'शुक्ति में रजत की आनित प्रात्मिभानिकी' है ओ कुछ कालोगरान्त हमारी अन्व अनुभूतियों से अगत्व सिद्ध हो जाती है। परन्तु हम सांसारिक आन्ति का कभी अन्त नहीं होता। सारा लोक व्यवहार इसी आन्ति के परिप्रेक्ष में होता है। अन्य वह आन्ति 'व्यावहारिकी' आन्ति कहलानी है। कहते है कि सारे बेदान्त का सार इस श्रुतिवायय में मन्तिहित है—'ब्रह्म मत्यं जगन्मिध्या जीवो ब्रह्म व नापर:।' अर्थात् एक मात्र सत्य ब्रह्म है, यह जगत् मिध्या है, तथा जीव और ब्रह्म में कोई भेद नहीं। जब तक हम इस भावबोध पर नहीं पहुंचते तब तक इस संसार को ही यथार्थ समझते हैं और तदनुकूल आचरण करते रहते हैं।

माया शब्द अहैत वेदान्त में अनेक अर्थी में प्रयुक्त हुआ है। हम यहां कुछ प्रमुख अर्थ उपस्थित करते हैं जिनसे इसकी मूलधारणा को समझने में सुगमता होगी—

- (1) यह जगत् अपनी व्याच्या स्वतः कर पाने में समर्थ नहीं है; अतः इसका आकान स्वरूप प्रकट होना है। माया द्वारा यही भाव व्यंजित होता है।
- (2) बहा तथा जगत् के बीच की नमस्या हमारे लिए एक अर्थ रखती है। इसलिए कि हम चुढ़ बहा के अस्तिया को प्रेरक के रूप में स्वीकार करते हैं और फिर जगत् के पाथ उसके सम्बन्ध की मांग एक नाकिक दूष्टिकोण से प्रस्तुत करते हैं। हम पत्र नदापि नहीं सभज सकते कि किस प्रकार परम यथार्थ गत्ता नानात्वमय विश्व के साथ सम्बद्ध है; क्योंकि दोनों विजातीय हैं। इसीलिए इसकी व्यादमा के लिए किए गए नारे प्रधत्म विभव्न रहते हैं यही दुर्बोधता माया कहलाती है।
- (3) यदि ब्रह्म को जगन् का कारण माना जाय तो उनका अभिप्राय होगा कि जगन् ब्रह्म पर आधित है किन्तु ब्रह्म जगन् से सर्वधा अप्रभावित है और ब्रह्म पर आधित जगत् को माया कहा जाता है।

- (4) ब्रह्म के जगत् रूप में आभासित होने के सम्बन्ध में जो कारण तत्त्व हैं उसे माया कहते हैं।
- (5) यदिं हम अपने ध्यान को व्यावहारिक जगत् तक ही सीमित रखें और तर्क-दृष्टि का प्रयोग करें तो हमारे समक्ष एक पूर्ण व्यक्तित्व का भाव आता है जिसमें आत्मिभव्यक्ति की शक्ति है। यही शक्ति माया कहलाती है।
- (6) ईंडवर की यह शक्ति उपाधि, अथवा प्रतिबन्ध के कप में परिणत हो जाती है जो अध्यक्त प्रकृति है और जिसने समस्त संसार उत्पन्न होता है। यह वह विषय है जिसके द्वारा सर्वोपरि विषयी अर्थात् ईन्वर विश्व का विकास करता है।<sup>2</sup>

ऊपर जिन 6 अर्थों की चर्चा की गई, वे वस्तुन: माया के 6 पहलू है और इन्हीं के परिप्रेक्ष में सम्पूर्ण शांकराद्वेत शास्त्र में माया की अवधारणा का व्यवहार हुआ है। यथार्थ ब्रह्म और अयथार्थ जगतु में परस्पर कैसा सम्बन्ध है शंकर इस प्रश्न का ही औचित्य नहीं मानते अनु: उनका उत्तर भी नहीं देना नाहते। जब हम निरपेक्ष परब्रह्म का अपनी अन्तर्द्धा से साक्षात्कार करते हैं तो जगत के स्वरूप तथा इसका ब्रह्म के नाथ क्या सम्बन्ध है, यह प्रश्न ही नहीं उठता। इसलिए कि उस नत्य का जो सब प्रकार के बाद विवाद को नि:शेष कर देता है, एक तथ्य के रूप में प्रत्यक्ष दर्शन मिल जाता है। यदि हम तर्कशास्त्र का महारा वें यो ऐसा विश्व ब्रह्म है ही नहीं जिसका सम्बन्ध जगतु के साथ हो । किसी भी सम्बन्ध के लिए दो भिन्न पदार्थी की पूर्व कल्पना आवश्यक है और यदि ब्रह्म तथा जगत् का परस्पर सम्बन्ध है तो उन्हें परस्पर भिन्न भी मानना आवस्यक होगा, किन्तु अद्वैन जगत को ब्रह्म से पथक नहीं मानता । शंकर की दण्टि में कार्यकारणत्व के वैज्ञानिक सिद्धान्त तथा अमन्यत्व के दार्शनिक सिद्धान्त में अन्तर है । ब्रह्म एवं जगत अनन्य हैं।<sup>3</sup> इस प्रकार दोनों के मध्य सम्बन्ध का प्रश्न ही नहीं उठ सकता। जगत का आधार ब्रह्म के अन्दर है। यदि हम ब्रह्म तथा जगत् को पुथक करें तो भी उनका बन्धन शिथिल ही रहेगा और वह कृत्रिम तथा बाह्य रूप में ही होगा। ब्रह्म और जगत् एक ही हैं तथा उनका अस्तित्व यथार्थता एवं आभास के रूप में है। जगत् ब्रह्म है क्योंकि ब्रह्म का ज्ञान होते ही जगत् के सम्बन्ध में सभी प्रकार के प्रश्न स्वतः विलुप्त हो जाते है । हमें निरपेक्ष परब्रह्म के स्वरूप का ज्ञान हो जाय तो समस्त सीमित आकृतियां तथा सीमायें अपने आप समाप्त हो जाती हैं। जगत माया है, क्योंकि यह ब्रह्म की अनन्त यथार्थता का प्रतिपादक नहीं के ।

शंकर किसी भी प्रकार यह स्वीकार करने को तैयार नहीं कि 'यथार्थ का

सम्बन्ध अयथार्थ के साथ किसी प्रकार से संभव है। वह कहना कि अनन्त ब्रह्म मान्त जगत् का कारण है तथा उनका निर्माण करता है, एक प्रकार से यह स्वीकार करता है कि अन्त कालसम्बन्धी प्रतिबन्धों के अधीन है। ऐसा नहीं कहा जा नकता कि ब्रह्म कारण है और जगत कार्य है। इसका तात्वर्य होगा कि हम जगत् और ब्रह्म में भेद करते हैं। उसके अतिरिक्त जगत् सीमित और सोपाधिक है तो फिर एक अनन्त एथा निरूपाधिक ब्रह्म इनका कारण कैसे हो सकता है ? जंकर गोडपाद के 'अदाति' अथवा 'अधिकास' के सिद्धान्त का समर्थन करते है। यह जगन न नो विकसित हुआ है और न ही इसकी उत्पत्ति हुई है। इसकी केवल प्रतीति होती है, क्योंकि हमारी अन्तर्द्र पट परिमिन है। यह जगन ब्रह्म से अध्यतिरिक्त तथा जभिन्त है। कार्य अभिन्यक्त जगन् है जो आकाश से प्रारम्भ होता है; कारण परम तत्त्व ब्रह्म है। इस कारण से पर-मार्थतः कार्य का लादात्म्य है । इससे परं उसकी कोई सत्ता नहीं । विश्वास की अन्तस्तम आत्मा ब्रह्मा है। यदि यह ब्रह्मा से स्वतंत्र प्रतीत होता है, तो हमें कहना होगा कि यह जैना प्रतीत होता है बैसा नहीं है। इसा प्रकार हम अनन्त के अन्दर कोई किया भी निर्दिष्ट नहीं कर सकते, वधोकि प्रत्येक क्रिया के पीछे कोई न कोई उद्देश्य अश्रदा किसी व किसी वस्तु की प्राप्ति अभिषेत होती है। यदि यह कहा जाय कि निरपेक्ष ब्रह्म अपने की सीमित कृप में अभिव्यवत करता है तो शंकर की दृष्टि में यह एक विश्वा विश्वार है। सीमित जगत हो न हो निरपेक्ष ब्रह्म सदैव अपनी अभिकाकित करता राता है, जैसे सूर्य सदैव भासित होता रहता है। यदि किसी समय हम उसे देख नहीं पाते की यह उसका दोप नहीं है। निरपेक ब्रह्म नदा अपने रूप में अवस्थित रहता है। हम उसके निरपेश ब्रह्म की गत्ता तथा उसकी अभिवासित के बीच भेद नहीं कर सकते। वृक्ष के रूप में प्रकट होने वाले बीज का दृष्टान्त जगत् और ब्रह्मा के सन्दर्भ में अनुपत्यन है. क्योंकि ऐन्द्रिक प्रगति और विकास सांक्रिक प्रक्रियायें है। इसका प्रयोग नित्य तत्त्व अथान ब्रह्म के सम्बन्ध में करने का तात्पर्य होगा कि हम उन नित्य को एक लौकिक पदार्थ के स्तर पर ला रहे है। अंकर परिणामवाद में विज्वास नहीं करने । क्या सम्पूर्ण ब्रह्म में अथवा उनके किशी एक भाग में परिवर्तन होकर जगन् का निर्माण होता है यदि सम्पूर्ण में होता है तो सम्पूर्ण ब्रह्म जगत् के रूप में हमारी आंखों के सामने फैला हुआ है और ऐसी कोई अतीन्द्रिय सत्ता उस अवस्था में नहीं रहती जिसकी सोज हमें करनी पड़े, और यदि उसके किसी भाग में परिवर्तन होकर जगत का निर्माण होता है तो ब्रह्म की अखण्डता वाधित होती है। यदि किसी वस्तु के भाग, अथवा अवयव और

उसमें भेद हो तो वह नित्य नहीं रह मकती। श्रुति कहती है ब्रह्म अवयव रहित है।<sup>6</sup>

ब्रह्म तथा जगत् के सम्बन्धों को प्रकट करने के लिए वृक्ष का शासाओं के साथ, अथवा समुद्र का उसकी लहुरों के साथ अथवा मिट्टी का सम्बन्ध मिटटी के बने हुए बर्तनों के नाथ, आदि उदाहरण जो प्रस्तुत किए जाने हैं वे यहां नहीं लागु होते, क्योंकि इन सबमें पूरी इकाई जो उसके अवयव के साथ सम्बन्ध है तथा द्रव्य के साथ जो गृण का सम्बन्ध है उस प्रकार के बौद्धिक मानकों का उपयोग किया जाता है। ब्रह्म तथा जीवात्माओं के सम्बन्ध को न तो हम संयोग की कोटि में रख सकत ह न ही समया । की कोटि में । ब्रह्म की परिणमनधर्मी बिब्ब के साथ औड़न के सारे प्रवास अनकत रहे है । परिमित विज्य का अर्गाम आत्मा के सार करा सम्बन्ध है यह एक ऐसी गृड पहेली है जिसके साथ मानवमस्तिष्क बुग से उलता हुआ है। ब्रैंडले के लिए यह समझ पाना कठिन है कि 'यह विज्य हैंने आर क्यों विद्यमान है, जिससे कि इसका जीवन सीमित है तथा प्रतीति रूप वस्तु कैसे संभव हो सकती है। हम यह नहीं समझ पात कि आभानकप व्यावहारिक जगत् निर्पेक्ष ब्रह्म के नाय किस प्रकार सपुक्त है । आधुनिक तत्त्र समीकक भी इस समस्या का समाधान प्रस्तुत करने में अपने को अक्षम पाता है। टा॰ राधाकृष्णन जिसते हैं, 'जान में उन्निति अमें इन योग्य तो कर सकती है कि इस उन घटनाओं का वर्णन कर सकें जो विषय रूप जगत् को बनावा है और अधिकार व्योरे तथा यथार्थना के साथ उसका वर्णन कर नहीं. फिल्नू अनस्त के अन्दर ने नान्त जगत् की उत्पत्ति अर्थान् संसार की ऐनिहासिक प्रक्रिया की व्याख्या सर्वेशा हमारी गक्ति के बाहर है। माबा शब्द हमारी सास्तवा को हमारी मानसिकता से जोड़ देता है तथा हमारे बोध में जो रिकश्या है उसे रेखांकित करता है। रज्जु-सर्प दृष्टान्त का उपयोग जकर ने इसी विज्ञाप्रपंच को स्पष्ट करने की दृष्टि से किया है। रस्यों की प्रतीति सांप जैसी को होशी है यह प्रण्न प्रत्येक जिलानु उठाता है और उसका संतोपजनक समाधान देना जानान नहीं। इनसे भी कठिन प्रक्त है ब्रह्म का जगत् के रूप में आभागित होता और इसका भी उत्तर देना अत्यन्त दूष्कर कार्य है। हम केवल इतना ही कड़ सकते हैं कि ब्रह्म अगत् के रूप में ठीक वैसा ही प्रतिभासित होता है जैना कि सांप रस्मी के रूप में।

दांकर का विचार है कि जगत् ब्रह्म के ऊपर आश्रित तो हैं किन्तु वह ब्रह्म को किसी भी तरह प्रभावित नहीं कर सकता, तथा 'विवर्गीपादान' रूप कारण को 'परिणामोपादान' से भिन्न बनाता है अर्थात् उस कारण को जो अपने में विना किसी शकार का परिवर्तन लाये कार्य को उत्पन्न करने की

क्षमता रखता है, ऐसे कारण से भिन्न बना देता है जो स्वयं कार्य के रूप में परिणत हो जाता है। विवर्त का अर्थ है-विपर्यास । ब्रह्म का विवर्त देश-कालादि से बद्ध यह जगत है। विवर्त शब्द से अभिप्राय है निरपेक्ष पर ब्रह्म का देशकालबद्ध जगत के रूप में प्रतीयमानता । मलभत तत्त्व तो वस्तुतः ब्रह्म ही है जिसका गपान्तर यह जगत देश तथा काल के स्वर पर माना जा नकता है। चिक स्पान्तर हमारे लिए किया गया है, नुल ब्रह्म अपने अस्तित्त्व के लिए रूपान्तर के ऊपर आश्रित नहीं है। अनेकतापुर्ण जनत एक ऐसा रूप है जिसे परम नता हमारे विष् ग्रहण करती है, अपने लिए नहा। जब दूध दर्श का रूप धारण करना है तो उसे हम परिणान अथवा परिवर्तन कहते हैं और जब रज्जू की प्रतीति सर्प के एप में होता है तो वह विवर्त अथवा बामान करलाता है। 10 शहर ने जो रज्जु-सर्व, जुक्ति का रजत, तथा नहसूमि एव मुगतुष्णा आदि के इष्टांत प्रस्तृत किए हे उनमें उनका अभिन्नेत कार्य की कारण के ऊपर एक पक्षीय निर्भरता, और कारण को अपने यथार्थ एप को सुरक्षित रणने का भाव आदि है। परिणाम की अवस्था में कारण और कार्य दोनों ही यथार्थना की समान भूमि पर प्रतिष्ठित होते हैं किन्तू आभाग की प्रक्रिया में कार्य कारण ने भिन्त सत् के एक किन्न प्रकार के वर्ग का होता है। 11 जगत् ब्रह्म के अन्दर अवस्थित रहता है, ठीक उसी प्रकार जैसे सांप रस्ती के अन्दर।

नमस्त अद्वेतवादी साहित्य में मावा का जो निरूपण उपलब्ध होता है उसके अनुसार उसका 'सदसदभ्यां अनिवांच्यं अथान् अपरिभाषेय स्थल्प ही निर्धारित पाता है। मात्रा की मत्ता ब्रह्म से बिन्त नहीं मानी जा सकता, क्योंकि ब्रह्म के समान दूसरी कोई बत्ता नहीं है। विश्व ब्रह्म के जन्दर किसी अस्य यथार्थ सत्ता के कुछ अंश जुड जाने ने जाबिसन नहीं हुआ है, क्योंकि जो अपने में परिपूर्ण है उसमे अन्य किसी प्रकार के पदार्थ का सयोग नहीं हो नकता। माया का प्रयोग विभाजक श्रावित अर्थात प्रतिवन्ध वत्त्व के लिए हुआ है। यह वह तत्त्व है जो अपरिमित को परिमित बना देता है और रूपरहित में रूप की मुण्टि करता है। माया परम सत्ता का एक विशेष वक्षण है न उसके समान है, न ही उससे भिन्त । इसकी स्वतन्त्र मत्ता स्वीकार करने का अनिप्राय होगा द्वैतदाद को प्रश्रय देना । आनुभविक जगत में जो भेद दिण्टगांचर होता है है उसका कारण यदि हम नित्यब्रह्म में खोजने लग जाएंगे तो उचित न होगा। मायोपहित ब्रह्म ही ईश्वर कहलाता है और माथा ईश्वर की शक्ति को प्रकट करती है। किन्तू ईश्वर पर माया का किसी रूप में प्रभाव नहीं पड़ता। यदि माया का अस्तित्त्व है तो यह ब्रह्म के प्रतिवन्ध रूप में रहती है और यदि माया का अस्तित्व नहीं है तो जगत के आभास की कोई व्याख्या नहीं बन सकती।

यह न तो त्रह्म के समान यथार्थ ही है और न आकाशकुसुम के समान अभावात्मक ही। 13 इसका स्वरूप चाहे जो भी हो किन्तु जगत् प्रपंच की प्रतीति के लिए इसकी सत्ता को मानना आवश्यक है। यह जगत् में अनिवार्य हूप से उपस्थित रहती है तथा इसके अस्तित्व की नियामक है। माया द्रव्य नहीं है अतः इसे उपादान कारण नहीं माना जा सकता । इसे केवल एक व्यापार कहा जा समता है नो ब्रह्मरूपी उपादान कारण से उत्पन्न होने के कारण भौतिक जगन् की मृष्टि करता है 'तज्जन्यत्वेसति तज्जन्यजनको व्यापारः'। इसके दो लक्षण माने गये हैं, आवरण तथा विक्षेप । पहले का अभिप्राय दै ज्ञान को आवृत्त कर लेना अर्थान् उसका निराकरण तथा दूसरे का अर्थ है भ्रमात्मक प्रतीति उत्पन्न करना। इसके कारण केवल उतना ही नहीं कि हम परम सत्ता से माक्षात्कार नहीं कर पाते प्रत्युत उसके स्थान पर हमें किसी अन्य वस्तु का बोध हो जाता है। माया के ही कारण विविध नाम एवं रूप का विकास होता है और उन्हीं का पुंजीभूत रूप यह विश्व है। इस नाम और रूप के पुंज के पीछे माया नित्य ब्रह्म को भी हमारी दृष्टि से ओझल कर देती है।

इसे वंचनस्वभावा भी माना जाता है। इसीलिए इसे अविद्या अथवा निथ्याज्ञान आदि नाम दिए गए हैं। यह केवल बौद्ध का अभाव ही नहीं, अपितु निव्चित रूप ने भ्रान्ति है। इससे युक्त होकर ब्रह्म ही ईश्वर हो जाता है तथा सृष्टि का विधान करता है। $^{14}$  जैसाकि कहा गया माया ईश्वर की शक्ति है, उसका अन्तःस्थायी वल है जिसके द्वारा वह संभाव्यता को जगत् के रूप में परिणत कर देता है । यह अनिर्वाच्या माया दो आकार ग्रहण करती है—काम तथा संकल्प । ईश्वर नित्य है अत: उसकी उद्भाविनी अक्ति होने के कारण यह भी नित्य है। इसी शक्ति से संयलित होकर वह विश्व की मृष्टि करता है। डमका कोई पृथक् अधिष्ठान नहीं है। यह ईव्वर के ही अन्दर रहती है जिस प्रकार उष्णता अग्नि में रहनी है। इसकी उपस्थिति का बोध इसके कार्यजाल को देखकर होता है। 15 माया के द्वारा नाम और रूप का भी वोध होता है जो अविकसित अवस्था में ईश्वर के अन्दर विद्यमान रहते हैं तथा विकसित होकर जगत के रूप में प्रकट होते हैं। इस दृष्टि से इसे प्रकृति का पर्याय कहा गया है । $^{16}$  सृष्टि रचनाकाल में ईश्वर अपने रूप हीन तथा निरुपाधिक पदार्थों में ऐसे रूपों तथा गुणों का आधान करता है जो वह अपने अन्दर धारण किए हुए है। इस अविकसित तत्त्व को ही कभी 'आकाश' तो कभी 'अक्षर' और कभी माया के नाम से अभिहित किया जाता है। 17 सृष्टि-रचना की दृष्टि से यह भौतिक अधिष्ठान कहलाती है जो परिवर्तनों के माध्यम से विश्व को क्रमशः प्राकृतिक अवस्था में ले आती है। यह ईश्वर के कारण शरीर का विर्माण

करती है। सांख्य के प्रधान के विपरीत यह ईश्वर से स्वतंत्र नहीं है। इसे एक ऐसा प्रतिबन्ध माना गया है जिसे ईश्वर अपने ऊपर लागू करता है। माया को प्रकृति भी माना गया है। मायां तु प्रकृति विधाता ।। ।। इस स्थिति में जगन की समस्त संभाव्यता श्यके अन्दर केन्द्रित होती है। जैसे उगने वाले वृक्ष की संभाव्यता बीच में विद्याना रहती है। यह त्रिगुण्यातिमका प्रकृति न तो ईश्वर की आत्मा है और न ही ईश्वर से पृथक्। यह रूप जगन् की जननी तथा क्रीड़ाभूमि है जो सदा अपने को अनन्त क्यों में टालने के लिए समृत्युक रहता है। अन्त में हम कह सकते है कि यह विश्य ईश्वर के लिए अथवा ऐसी विषयी के लिए जिसका सम्बन्ध नदा विषय के साथ रहना है आवश्यक है। ईश्वर को विषय की आवश्यक तो है जिसे हेनल ने ईश्वर की आत्माभिव्यक्ति का एक आवश्यक रूप माना है और माया उम विश्व की अभिश्वापिश्व का एक अनन्य साधन है।

आचार्य शंकर तो मायाबाद के प्रमुख प्रवक्ता है, किन्तु उसकी परवर्ती दार्शनिक प्रणालियों में भी (भले ही उनके शिद्धान्त को निरस्त करने के लिए) विश्व-रचना-प्रक्रिया के नन्दर्भ में माया पर किसी-न-किसी रूप में विचार िया गया है। इनमें रामानुज का विशिष्टाद्वैत, निम्बार्क का दैताद्वैत, मध्य का दैत तथा चैतन्य महाप्रभु का अचित्त्य भेदाभेद प्रमुख है। इन वैष्णय चित्तकों तथा सन्तों से आस्थाम्लक अध्यात्म चित्तन के परिप्रेक्ष में जीवन एवं जगत् की सथार्थवादी व्याख्या प्रस्तुन करने का प्रयास किया है और इस सन्दर्भ में माया की अवधारणा का सार्थक तथा युनितपरक विनियोग किया है। साथ ही शंकर के चिन्तन पर बौद्ध-प्रभाव को रेखांकित करते हुए इन्होंने उनकी अवासंगिकता को सबल तकों द्वारा निरस्त कर दिया है। नीचे वी पित्तयों में हम उनत प्रणालियों द्वारा प्रस्तुन माया के स्वरूप एव विवेचन पर संक्षेप में प्रकाश डालेंगे।

### विशिष्टाद्वैत में निरूपित माया

विजिष्टाद्वैत के प्रवर्तक आचार्य रामानुज के माया विषयक निद्धान्त को समझने के लिए जगत् विषयक निद्धान्त को समझना आवण्यक होगा। यह जगत् को ब्रह्म से उत्पन्न अद्भुत रचना मानते है तथा माया को उनकी अद्भुत कार्यगम्पादिका अनन्य एवं यथाथं शक्ति न कि आवरण शक्ति। अद्भुत रचना युक्त तथा अद्भुत नियम और विधि द्वारा नियन्त्रित यह समस्त जगत् ब्रह्म से उत्पन्न हुआ है। उसी के द्वारा उसकी सत्ता का पोषण हो रहा है और अन्त में वह उसी में मिल जाएगा। ब्रह्म की महत्ता की कोई सीमा नहीं है। यद्यपि जगत् की उत्पत्ति, स्थिति और सहार त्रिविध गुण के अर्थ में व्यवहृत हैं, किन्तु

वे तीन द्रव्यों को लक्ष्य नहीं करते, केवल एक ही द्रव्य को लक्ष्य करते हैं जिसमें वे निहित थे। उसका सच्चा स्वरूप तो उसकी अपरिणामी सत्ता, नित्य सर्वज्ञता और देश, काल तथा लक्षणों में अपरिमितता में रही है। शंकर के इस मूत्र (1-1.2)<sup>19</sup> के विवरण का उल्लेख करते हुए रामानुज कहते है कि जो ब्रह्म को निविशेष मानने है वे ब्रह्मसूत्र (1-1-2) में अभिहित ब्रह्म के गृण को ठीक नहीं समझा सकते, क्योंकि ब्रह्म से जगत् की उत्पत्ति, स्थिति और लय होता है एमा कडने के बजाब उन्हें यों कहना चाहिए कि जगन् की उत्वत्ति, स्थिति और लय का भ्रम ब्रह्म से हैं। किन्तु ऐसा कहने से भी ब्रह्म की निविशेषता सिद्ध नहीं होती, क्योंकि अस अज्ञानवश होगा और ब्रह्म सारे अज्ञान को प्रकट करने वाला क्या अधेगा । बहु स्वप्रकाशरूप होने के कारण ऐसा कर सकता है और यदि उसमें बह भेद है तो बह न तो निविशेष ही हो सकता है और न भेदरहित । अब प्रण्न यह उठता है कि क्या शकर ने बस्तुत: उसी मत का प्रतिपादन किया कि जिस वस्तु में से जगत् की उत्पत्ति का भ्रम होता है यही ब्रह्म है ? जकर के उपनिपदों तथा ब्रह्मसूत्र के भाष्य में निब्चय ही ऐने अवतरण है जो उक्करवार का प्रतिपादन करते हैं और यह भी कि जगन की उत्पत्ति र्टम्बर द्वारा ही हुई है। शंकर को इन अवनरणो को समझाना था और उन्होंने सर्वत्र अद्वैतवरक भाषा का कठोर प्रयोग नहीं किया, क्योंकि उन्होंने तीन प्रकार की सत्ता मानी है और सब प्रकार के बख्दों का प्रयोग किया है। किन्तु शंकर ने अपेक्षित सावधानी नहीं रखी और परिणाम यह हुआ कि कुछ पाठ ऐसे दिखते है जैसे वास्तव में ईश्वरबाद के समर्थक हों कुछ द्वयर्थक है तथा बुछ नितास्त अद्वैतवादी है। किन्तु शंकर के टीकाकारी तथा इस क्षेत्र के स्वतन्त्र चिन्तकों की प्रमाण माना जाए तो इसमें कोई सन्देह नहीं रह जाता कि शकर द्वारा प्रतिपादित मिद्धान्त शुद्ध अद्वैतवादी मिद्धान्त था। ब्रह्म निञ्चित रूप से अपरिणामी तथा अनस्त है और वह विष्वप्रवन का अधिष्ठान है तथा नयके अन्तर में विद्यमान एकमाल सत्य है। किन्तु इस विष्य-प्रपंच के आजान में दो तच्यों का योग है। एक तो ब्रह्म जो सत् और चिन् स्वरूप है द्यरा भेदम्लक एव परिणामी तन्द माया है जिसके दिकास या परिणाम से जगत् के नानात्व का अवभान संभव है। किन्तु ध्वागपूर्वक देखा जाए तो केवल ब्रह्म ही जगत् का उपादान कारण नहीं है, अपितु बह अविचा के साथ उपादान कारण है, तथा जगन् ब्रह्माथित है और उसी में विश्वान्त हो जाता है। 20 प्रकाशात्मा कहते हैं कि जिस सर्जन व्यापार की चर्चा यहां (जन्माद्यस्य) की गई है वह ब्रह्म में नहीं और ब्रह्म के विषय में लोग का यह अर्थ नहीं कि बहुइन गुणों से सम्बन्धित है ।<sup>२1</sup> सास्कर कहते हैं कि ब्रह्म ही जगत् के रूप में परिणमित हुआ है और यह परिणाम गृहय है। उसकी णितितयों का नानारूप यह जगन् है। किन्नु प्रकाशात्मा परिणामवाद के निद्धान्त में असहमित प्रकट करने हुए कहने हैं कि विश्वप्रपंच, भने ही माणाक्षप वर्णों न हो, चंकि माणा ब्रह्म में सन्निध्धन है अतः जगन् का योध निषेध अथा असत्ता हमारे अनुभव में नहीं आती, केवल इनना ही पता चल पाना है कि वह अन्तनोगन्या सन् नहीं है। 32 माणा का अधिष्ठान ब्रह्म है और जगन् प्रभाषाका परिणाम होने के कारण ब्रह्म पर आधारित है नथा सहप है। किन्नु उसकी अन्तिम तना बही तक है अहा नक बह ब्रह्म पर आधित ए अथान् उसकी सन्ता सांपिश्च है। ब्रह्म और नामा के स्पक्त कारणत्व का विचार तीन प्रकार से किया जा सकता है—

- (1) ब्रह्म ॉर मापा दो तत्तु है जिनको वृतकर एक तत्त्वु बना दिया गया है।
  - (2) ब्रह्म और उसकी शक्ति माया जगत् का कारण है।
- (3) ब्रह्म मध्या का आश्रय होते के कारण जगन् जा गाँवका से कारण है। 23

माथा ब्रह्म पर आश्वित है अतः माथा का कार्य जगत् भी ब्रह्म पर आश्वित है। इस प्रकार सुद्ध ब्रह्म ही जगत् का कारण है।

नर्नमंक्षेप-नार्गरिक कार युद्ध ब्रह्म को उपादान कारण तो भानने है किन्तु बर्मा को ब्रह्म के साथ अयुक्त कारण न मान कर उसे एक नाधन अथवा उपकरण बताते हैं जिसके द्वारा ब्रह्म का कारणत्व नानात्वसय जनत् के रूप में प्रकट होना है। इस मन के अनुसार भी नानात्व का उपादान माला है, बद्यपि माया ना इन क्या में प्रकट होना मूत कारण ब्रह्म के बिना संभव नहीं है। 24 प्रकाशास्मा के विवार में उन नथ्य से अद्वैतवाद के निद्धान्त को वल मिलता है कि कारण को छोड़कर कार्य में कुछ भी नहीं है जिस पर विचार व्यक्त किया जा नके।<sup>35</sup> इस प्रकार यांकर बेदान्त के व्याच्याकारों तथा अनुवासियों ने यह मत दृढ कर दिया है कि यद्यपि ब्रह्म ही जगन् का मूल कारण है तथापि जगत जिन पदार्थी से मिलकर बना है वह ब्रह्म न होकर मावा तस्व है और उनीलिए जगन् की नत्ता नापेक्षिक है। यह ब्रह्म की सत्ता की नरह गत्य नहीं है। 20 शकर स्वयं क ते है कि ब्रह्म की सर्वजना, सभी विषयों को प्रकाशित करने और प्रकट करने की नित्य शनित में ही है। यद्यपि इस सर्वव्यापी चैतन्य में कोई भी क्रिया या गाधन ी आवश्यकता नहीं रहनी तो भी वह जाता कहा जाता है, जबिक सूर्य स्वयं दाहक और प्रकाशक कहा जाता है, जबिक वह स्वय नाप और प्रकाश की अभिन्नता के सिवाय और कुछ नहीं है। जगत् की उत्पत्ति के पहले, इस सर्वन्यापी चैतन्य का जो विषय है वह अनिर्वचनीय नाम रूप है

जिसे 'यह' या 'वह' कहकर निश्चित नहीं किया जा सकता। 27 ब्रह्म की सर्वजना उमितिए सबको प्रकट करती है जिससे माया की समस्त नृष्टि युद्धि का जानात्मक विषय बन जाती है। किन्तु यह प्रकट करना जान कमें नहीं है वरन् चैतन्य का नित्य स्थिर प्रकाश है जिससे माया के मिथ्याभाग प्रकाशित हो उठते हैं और जाने जाते हैं।

रामानूज उक्त निष्कर्षों से सहसन नहीं है । वह नहीं मानते कि कारण ही एकमात्र सन्य है और समस्त कार्यजाल मिथ्या है। कार्यरूप जगत का मिक्यात्व नित्र करने के लिए एक कारण यह दिया जाता है कि कार्प अनित्य है। विन्तु इससे केवल इसका विनाशी तथा अनित्य स्वभाव ही भिद्ध होता है, मिथ्यान्व नहीं। अपने मत को पुष्ट करते हुए वह कहते है कि जब एक देश और काल में विद्यमान रहती हुई उसी देश और काल में नहीं रहती है तो वह मिथ्या कहलाती है किन्तू यदि वह दूसरे देश-काल में रहती हुई नहीं पाई जाती तो उसे मिथ्या नहीं कह सकते । वहां वह केवल नाशयान तथा अनित्य है । तम यह नहीं कह सकते कि कारण का स्वरूप परिवृत्तित नहीं होता । नमय एवं स्थान के संयोग ने नए तन्थों का उदय होता है जिसके परिणानस्यक्षप उसमें परिवर्तन होता है। कार्य को न ती जसन कहा जा सकता है न ही भ्रम क्योंकि वह कारण से उत्पत्न होते के पण्यान तब तक किसी देश और काल में बना रहता है जब तक नण्ड नहीं होता। हमारा यह अनुनव मिण्या है इसे सिड करने का कोई आधार नहीं है। जगत् ब्रह्म से अभिन्न है इस प्रकार जो श्रुति एव बास्य प्रतिपादन करते ह ने इन अर्थ में नहीं हैं कि ब्रह्म ही जगन का मल कारण है और कार्य-कारण अन्ततः भिन्न नहीं है। जब यह कहा जाता है कि घड़ा मिट्टी के जियाय और कुछ नहीं है तो उसका अर्थ यह होता है घड़ा यद्यपि पानी आदि लाने का काम दे रहा है किन्तु है तो यह मिट्टी ही, कोई दूसरा द्रव्य को नहीं है। उस प्रकार घड़ा मिट्टी की अवस्था विवेग है। जब यह अवस्था बदल जाती है तब हम कहते है कि कार्यरूप घड़ा नष्ट हो गया है, यद्यपि कारण अर्थात् मिट्टी वैंगी बनी रहती है। उत्पत्ति का अर्थ पहली स्थिति का नाय और नई स्थिति का निर्माण है। वस्तुतः अवस्था या कप जो पष्टले नहीं ये वे उत्पन्त होते हैं किला जो अवस्था या रूप द्रव्य में दीलते हैं, उसकी द्रश्य ने पृत्रच सत्ता नहीं होती। उनकी नई उत्पत्ति कारण में पूर्वतः विद्यमान है। इन प्रकार एक ही ब्रह्म सबसे जगन रूप में परिणन हुआ है तथा अनेक जीव, उसकी विशेष अवस्थायें होने के कारण उनके समत्य है जीर तो भी उनके अंश रूप या अवस्था होने से वास्तव में अस्तित्व रखते है।

बिणिण्टाईंत प्रणाली में पूर्ण अथवा अद्वैत तत्त्व को आत्मा (ब्रह्म) कहा

गया है। जीव और जड जगन् उसकी देह हैं। जब ब्रह्म जीव और जड़ जगत के सक्ष्म रूप देह के साथ रहता है तब वह कारण अथवा ब्रह्म की कारणावस्था कहलाती है। जीव और जगत की साधारण प्रकट अवस्था रूपी देह से युवत हो जाते पर वह ब्रह्म की कार्यावस्था कहलाती है। जो लोग कार्य को मिध्या मानते हैं वे यह नहीं कह सकते कि कार्य कारण से अभिन्न हैं, क्योंकि उनके अनुसार मिथ्या जगत् सत्य ब्रह्म से अभिन्न नहीं हो सकता। राणानुभ उस बात को स्वीकार नहीं करने कि गन्मात्र रूप कोई बस्तु जीव और जगत की गुध्मा-वस्था रूप देह वाले नियामक तत्त्व ईश्वर से, अस्ततः अधिक सत्व है। वै ईश्वर को केवल सन्मात्र मानने के पक्ष में नहीं है क्योंकि वह सर्वजना. सर्व-शिवतमत्ता उत्पादि अनन्त गुणों से युवत हैं। इस प्रकार रामानूज ज्वार के अंग रूप जड और जीवक द्विविध सिद्धान्त को पकड़े रहते हैं। वह ईश्वर अन्तर्यामी है। वे सत्कार्यवाद के समर्थक हैं किन्तु उनका सत्कार्यवाद सांख्य के अधिक निकट है। कार्यकरण की परिवर्तित अवस्था विशेष है और इसलिए जड और जीव कृप में अभिव्यवन जगन को इसलिए कार्य माना गया है कि वह अभिव्यवन अवस्था ने पूर्व दृश्वर में सुध्म और निर्मल अवस्था में विद्यमान था। किन्तू हैश्वर में जह और जीव का यह भेद हमेशा विद्यमान का और उसमें गोरी ऐसा अंश नहीं जो इससे अधिक सत्य हो।

इस प्रकार हम देखते हैं कि जगन् ब्रह्म के भीतर विद्यमान परिणामी शिक्त अथान् माथा का प्रतिफलन है जो ब्रह्म से जगन् की रचना को करवाली है किन्तु उसके स्वभाव को प्रभावित नहीं करती। परिवर्तन नो जरीर में होना है और चूंकि ब्रह्म जीव रूपी बरीर की आत्मा है अतः उनमें कोई विकार नहीं आता। अतः जीव को ब्रह्म का बरीर मान लेने पर केंद्र तथा अभेद दोनों वने रह सकते हैं। चूंकि रामानुज के सिद्धान्त में जीव को ब्रह्म का गुण माना जाता है और गुण को उसके धारक से पृथक् नहीं किया जा सकता अतः रामानुज मिद्धान्त के विषय में यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि यद्यपि जीव और ब्रह्म में भेद तो नहीं है फिर भी हम यह नहीं कह सकते कि जीव ही ब्रह्म है अथवा ब्रह्म ही जीव है। इस प्रकार मेद भी बना ही रहता है; और यह मेद रामानुज के दिचार में, यथार्थ स्वाभाविक तथा नित्य है। वह मेद ब्रह्म की रहस्यमयी तथा समान रूप से यथार्थ और नित्य वित्त माया के कारण है। यहां शंकर द्वारा प्रतिगादित अज्ञान स्पी अनित्य उपाधि नहीं मानी गयी है। 29

रामानुज यथार्थ को ही ज्ञान का नियामक मानते हैं। उनके विचार में मिथ्या प्रत्यक्ष में प्रकट होने वाला पदार्थ भ्रान्तिमय नहीं, यथार्थ है, क्योंकि 'पंजीकरण' के सिद्धान्त के अनुसार भीतिक जगत् के समस्त पदार्थ संयुक्त द्रव्य है जो नानाविध अनुपानों में पांच तत्त्वों को अपने अन्दर धारण किये हुए हैं। एक वस्तु को रजत कहते हैं दूसरी को धुनितका। इनका कारण यह है कि किसी में किन्हीं तत्त्वों की कसी है तो किसी में अपेक्षाकृत आधिक्य है। हम देखते हैं कि सीपी बांदी के नमान होती है, उस प्रकार हम स्वयं अनुभव करते है कि बांदी के कुछ तत्त्व सीपी में विद्यमान है। नमानना पदार्थ की आंधिक एकता की द्योतक है। मृगत्ष्णिका में हमें पानी का आभास होता है। इसका कारण वह है कि प्रकार तथा रेन के कणों में पानी विद्यमान रहता है। सफेद स्वेन बांस पीलिया के रोगी को पीला इसलिए दिखता है कि उसकी आंखों का पीलापन नेत्र कपी उन्दित्र की किरणों के साथ-साथ शंख में संक्रमित हो जाती है और शंख के ऊपर का सफेद रंग धुमिल पड़ जाता है।

रामानुज की शिक्षा में नभी प्रकार की भूलों के नमाधान का अवसर है।
यह कहने में, कि समस्त जान यथार्थ का ही होता है, उनका यह आशय नहीं
कि जान समस्त वथार्थ नत्ता का होता है। अब हम गीणी को भून से चांदी
समझ बैठते हैं तो हम कुछ लक्षणों को तो ध्वान में रखते हैं कुछ को मुला देते
हैं। पीले अंख की आ़ख्ति में हम ज्या की गणदी को लक्ष्य करना छोड़ देते हैं।
स्वप्तकालीन अनुभवों में हम ज्या तथ्य को भूला देते हैं कि स्वप्तगत पदार्थ
व्यक्तिगत में जो केवल स्वप्तद्रप्टा से ही सम्बन्ध रखते हैं, अन्हों से नही।
यहां तक कि जिसे हम मत्यज्ञान कहते हैं उसके ऐसे बहुत कुछ अंग को दृष्टि
से ओजल कर देते हैं जो क्रियात्मक रूप में अनावश्यक है। नत्य ज्ञान तथा
मिथ्या जान दोनों ही अपूर्ण हैं किन्तु सत्य ज्ञान में हम ऐसे लक्षणों पर ध्वान
देते हैं जो हमारी दृष्टि में हमाणे हिन तथा उपयोग के हैं और मिथ्या जान
हमें लक्ष्य की प्राप्ति कराने में अनफल रहता है। मृग-तृष्णा एक भ्रान्ति
है। उपलिए कि उभका जल हमारी पिपासा को शान्त नहीं कर सकता।
सत्य वह है जो यथार्थ वस्तु को प्रस्तुत करता है और जो क्रियात्मक रूप में
उपयोगी है।

्य प्रकार रामानुज के मायाबाद में मिथ्यात्व अथवा आन्ति के लिए स्थान नहीं है। उनके लिए तो माया परमेश्वर की वथार्थ एवं परिणमन शक्ति है जिसके फलस्वरूप एकत्व (इंग्वर, आन्मा एवं प्रकृति) का भाव उदित होता है किन्तु उसमें भेद के लिए अवकाश बना रहता है।

#### निम्बार्क के द्वैताद्वैत में प्रतिपादित माया

शकर द्वारा प्रतिपादित जगत् के मिथ्यात्व तथा सायाबाद के आलोचकों में निम्बार्क का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। ब्रह्ममूत्र के लघ भाष्यकार तथा 'दशरलोकी' एवं 'वेदान्त तत्त्ववोध' आदि अनेक ग्रन्थों के प्रणेता निम्बार्क वैष्णव धर्मावलम्बी तेलगू ब्राह्मण थे तथा रामानुज के कुछ समय परचात् और मध्य से पूर्व लगभग ग्यारहवीं शताब्दी में हुए थे। 30 उन्होंने जीव ईश्वर और जगत् के भेद को लेकर अपने विचार प्रकट किए हैं। इनका सिद्धान्त 'हैताहैत' अथवा भेदाभेद कहलाता है, जिसके अनुसार ब्रह्म जीव और जगत् से भिन्त होते हुए भी अभेदस्वरूप है। जिस प्रकार प्राण भिन्त क्रियात्मक और जानात्मक इन्द्रिय व्यापारों द्वारा अभिव्यक्त होता है फिर भी उनसे अपनी स्वनन्त्रता, अलंडता एवं भेद बनावे रखना है, उसी प्रकार ब्रह्म भी अनन्त जीव और जड़ में अपने को खोय विना अभिव्यक्त करना है। मकड़ी जिस प्रकार अपने में ये जाल बनाने पर भी उसने स्वतंत्र रहती है इसी प्रकार ब्रह्म भी अनंत्य जीव और जड़ में विभक्त होता हुआ भी अपनी पूर्णता तथा गुढ़ता बनाय रखना है। जीव के सभी ब्यापार तथा उनका अस्तित्व भी ब्रह्म पर इस अर्थ में अवलिम्बत हैं (तादायत्त स्थित पूर्विका) कि ब्रह्म सभी का उपादान एवं निमित्त कारण है।

निम्बार्क कहने हैं कि द्वैनवाद और अद्वैतवाद प्रतिपादन अनेक मत प्रचलित हैं। इन दोनों मरणियों में सामंजस्य स्थापित करने का ढंग यही है इस मध्यम मार्ग को स्वीकार करें कि ब्रह्म जीव और जड़ जगत् के साथ भिन्न होते हुए मी अभिन्न है। ब्रह्म का स्वरूप यहां इस प्रकार माना गया है कि वह जीव और जड़्युक्त जगत् के साथ अभ्यास के कारण नहीं अपितु अपने विलक्षण चैतन्य स्वरूप के कारण भिन्न तथा अभिन्न है। इसी कारण इस सिद्धान्त को

'स्वाभाविक भेदाभेदवाद' कहा गया है।

अपने मायावादी दृष्टिकोण को प्रस्तुत करने के लिए निम्बार्क तार्किक प्रणाली अपनाते हैं। जिन प्रकार किसी को, जिसके दृष्टिपथ में चन्द्र है, उनका चन्द्र के प्रतिपरोक्ष रूप से, वृक्ष-शाखा द्वारा ध्वान आक्षित किया जा सकता है, इसी प्रकार ब्रह्म को भी अन्य प्रत्यवों द्वारा उद्गोधित किया जा सकता है। किन्तु यह बात स्वीकार्य नहीं हो सकती क्योंकि उपर्युक्त दृष्टान्त में चन्द्र और वृक्ष की शाखा दोनों इन्द्रियग्राह्म है जबिक ब्रह्म नितान दन्द्रियातीत है। ब्रह्म को ताक्षा दोनों इन्द्रियग्राह्म है जबिक ब्रह्म नितान दन्द्रियातीत है। ब्रह्म को तक्षित्र कहना गलत होना, और बदि वह किसी प्रमाण से सिद्ध नहीं तो 'यहाबिपाणवन्' तुष्क है। यदि यह कहा जाय कि ब्रह्म के स्वयप्रकाण होने के कारण इनको निद्ध करने के लिए कोई प्रमाण अपेधित नहीं तो ब्रह्म के स्वस्पत्रकान करने वाली कृतियां व्यर्थ हो जायेगी। शंकर के अनुयाबियों का यह कथन कि गारी अवस्था निध्या होन पर भी भासणान है और व्यायहारिक प्रयोजन साधती है, निराधार प्रतीत होता है, क्योंकि जब श्रुति-बन्धन का नष्ट

होना कहाँ। है तो एक प्रकार से मान तेती है कि वह सन्य था और उसका विमाश भी मन्य है। इसके अतिरिक्त अस किसी अधिष्टान में ही अवप होता है जबिक उसमें नामान्य एवं विभेष गुण होते हैं और अस तभी उत्परन होता है जबिक प्रवास उसके विभिन्न गुणमित ज्ञान न होकर सामान्य ज्ञान का ही विषय यनता है। किन्तु यदि ब्रह्म निर्मण है तो उसका किसी भी अस बा अधिष्टान होना असंभव है। इसी प्रकार विद्य स्त्रान के किसी प्रकार के आश्रय या विषय को समझना किन्त है तो अस भी स्थयं समझ के बाहर हो जाता है। मुद्ध प्रज्ञानथन होने के बारण ब्रह्म अज्ञान का आश्रय या विषय नहीं माना जा सकता। जीव स्थयं अञ्चान का कार्य होने के कारण ज्ञान का आश्रय नहीं हो नकता। इसके अतिरिक्त ब्रह्म युद्ध प्रकाशस्त्रक्ष्य है और अञ्चान तिमिर स्थ । अनः पहले को दूसरे या आश्रय नहीं कहा जा नकता जिस प्रकार सूर्य को अन्धकार का आश्रय नहीं वह सकते।

भ्रम की उत्पत्ति के विषय में निम्बार्क का विभार है कि उसे हम अज्ञान द्वारा प्रमान नहीं कह सकते क्योंकि अज्ञान अवेतन है उसलिए उसे कर्ता नहीं माना जा नकता। ब्रह्म को भी कारण नहीं माना जा सकता, इसलिए कि बह रुद्ध एवं निवचन है। उसके अधिरियत ब्रह्म को अनुभीष्ट घटनाओं, जैसे पाप. हिना जावि के दब में मिध्याशान होना भी नहीं समजाया जा सकता, क्योंकि यदि ब्रह्म सर्वेदा चेतन तथा न्यतंत्र ह तो यह अपनी ऐसी अवां छनीय दमाओं में परिकान होना स्वीकार नहीं कर सकता, जिसका अनुभव पुनर्जन्म हारा अनेक परा-योनियों में भगतना पहला है। यदि ब्रह्म ऐसे अनुभवों से युवत नही है भी उसकी स्वप्रकाशना नुप्त हो जायगी क्योंकि ऐनी स्थिति में उसे अज्ञानी मानना होना । अञ्चान को यदि सन् कहें तो द्वैतवाद स्वीकार करना पडेगा और यहि का लगन है तो वह बहा को आयत्त नहीं कर सकता। इसी प्रकार यदि ब्रह्म व्यवस्थाय है ती उसरा गोपन कैंगे किया जा सकता है ? यदि पुलितना अपने स्वतंत्र से प्रकट होती हतो उसका रजत के एत में भ्रमपूर्ण अनुमार नहीं हो नकता । धर्वतकारी ब्रह्म को निगुंण और अगंड मानते हैं। यदि वह माना जाय कि सामान्य से अज्ञान द्वारा केवल 'आनन्दांश ही आवस होता है और मन् जंग जनायुव रहना है तो इसका अर्थ होगा कि ब्रह्म वे विभाग हो सकते ह जोर क्रहा का निश्यापन ऐसे अनुभवों द्वारा सिद्ध किया का सकेगा-क्षता मिल्या है, क्यों एक को चड़े की तरह अंग है-- 'ब्रह्म मिल्या संश यस्यान पटावित्रन ।

यदि यह कहा जान, कि जजान के विरोध में जालेप करना व्यथं ... क्योरि ध्यान तो मर्थया मिल्या जान है, जैसे उत्त्व सूर्य के तीव प्रकास में भी अन्धकार ही देखता है देने ही में जबा हूं यह अपरीक्ष अनुभव सभी की होता है, तो इसका उत्तर निम्बार्क सम्प्रदाय के व्याख्याकार अनन्तराम एम प्रकार देने हैं—'मैं अज हं' इस अपरोक्ष अनुभव में 'मैं' को गुढ़ ज्ञान नहीं कहा जा सकता क्योंकि गुद्ध जान का अनुभव अज के रूप में नहीं हो सकता। इसको अहंकार माल भी नहीं कहा का सकता क्योंकि वैसी स्थिति में 'अहंकार अज हैं ऐसा अनुभव होता है। यदि अहंकार से अभिप्राय गुढ आत्मा से है तो ऐसी आत्मा का मुक्ति से पूर्व अनुसब नहीं हो सकता। अहंकार गृह चैतन्य और अज्ञान से भिन्न कोई बस्तु नहीं हो सकती, क्योंकि वह स्थिति निस्मन्देह अज्ञान-जन्य स्थिति है जो ब्रह्म और अज्ञान के संयोग से पूर्व विद्यमान नहीं हो सकती। शांकरवेदान्त का यह पक्ष, कि अज्ञान केवल मिथ्या जान होने से ब्रह्म के स्वरूप को दिवत नहीं कर सकता, भी निम्बार्क मतावलिम्बयों को स्वीकार्य नहीं। यदि अज्ञान को मिथ्या कल्पना ही माना जाय तो भी ऐसी कल्पना करने बाला कोई होना चाहिए। किन्तु ऐसी कल्पना करना न तो ब्रह्म के लिए संभव है. न ही अज्ञान के लिए। पहला युद्ध निगुण है और दूसरा जह और अचेतन। यह भी सोचना उचित नहीं कि ब्रह्म शुद्ध चैनन्य रूप होने से अज्ञान का मुल विरोधी नहीं है, क्योंकि ऐसा कोई जान नहीं जो अजान विरोधी न हो। निष्कर्ष यह कि ब्रह्म के सहयोग से विश्वप्रपंच का उद्भावक अज्ञान जैसा सार्वभीमिक सिद्धांत दैनाहैत प्रणाली को स्वीकार्य नहीं। अज्ञान जीवारमा का गुण है जो ब्रह्म से स्वस्पतः भिन्न और उसके सम्पूर्ण रूप के अधीन है। जीव तथा आत्मा उसके शास्त्रम अंग हैं, अणस्प है और शक्ति में मयदित है। कर्म की अनादि भू खला से बधे होने के कारण वे स्वाभाविक रूप से ज्ञान दृष्टि से अन्धे है। 31

#### हैत प्रस्थान में निरूपित माया

द्वैत वेदान्त (माध्य वेदान्त) के संस्थापक आचार्य माध्य को शंकर का जन्मजात रात्रु कहा जाता है। 32 आनन्दतीर्थ अथवा पूर्णप्रज नाम से विख्यात आचार्य माध्य का जन्म दक्षिण कनारा जिले में उदीपी के निकट एक ग्राम में 1197 (अथवा 1199) ई० में हुआ और वह 79 वर्ष की अवस्था नक जीवित रहे। गांकर वेदान्त के अनुयायी अच्युतप्रेक्ष से दीक्षा लेकर माध्य ने अत्यन्त गम्भीर चिन्तन द्वारा द्वैतमत का विकास किया तथा अपने पक्ष को उतने नवल तथा प्रभावज्ञानी दंग से प्रस्तुत किया कि अन्ततीगत्वा इनके गुरु भी इन्हीं के पक्षधर हो गये। वह शंकर के इतने विरोधी थे कि उन्होंने इन पर वेदान्त की आड़ में शून्यवादी बौद्ध दर्शन का प्रचार का आरोप लगाया। 38 रम प्रकार हम देखते हैं कि दैतवादी निद्धान्त का विकास शंकर की प्रणानी के

कट्टर विरोध के रूप में हमारे समक्ष आया तथा इसमें पांच सहरू पूर्ण नेहीं पर बन दिया गया - ईश्वर और जीवात्मा, ईश्वर और प्रकृति, जीवात्मा तथा प्रकृति, एक बीवाल्मा तथा अन्य जीवाल्मा और प्रकृति का एक तथा अन्य अरा । मध्वरिवत ब्रह्मसूत पर भाष्य एव 'अनुव्यास्यान' आदि सन्धी में इन्हीं और तत्त्वमीमांना नम्बन्धी अन्य बातों की चर्चा तथा विमर्ज है। माव्व प्रणाली में द्रव्य को उपादान कारण माना गया है। एक द्रव्य परिणाम एवं 'अभि-व्यक्ति दोती दृष्टियो से उपादान कारण होता है। इस प्रकार असत् तो परि-णाम के अधीन है जबकि ईइवर अथवा जीवों की केवल अभिव्यक्ति हो सक्ती है, किन्तु उनका कोई परिणामी परिवर्तन नहीं होता । हा, अविद्या के परिणानी परिवर्तन मी होते हैं और वह अधिव्यक्ति का विषय वन नकती है। इस सिद्धांत में प्रकृति को एक प्रथ्य माना गया है जया उसे भौतिक जनत् का उपादान कारण स्वीकार किया गया है। इसे ही यहां माया भी कहा गया है तथा ईंडवर की महचरी माना गया है। यचपि उसे 'दोषयुगत' 'जह' तथा परिणामी कहा गया है, तथापि ईश्वर के पूर्ण नियन्त्रण में होने के कारण इसे उसकी इच्छा अथवा गवित भी कहा जा सकता है—'हरेरिच्छाथवा बलम्'। यह जगत् के लिए सभी बन्धनों का कारण (जगबन्धनान्मिका) होती है। <sup>33</sup>

यहा भ्रम या अर्थ है एक वस्तु को नैसी यह है उससे भिन्न समझना--'अन्त्रजा विज्ञातम् एव छान्तिः।' 'गुनिन-रजन अन्त्रजा विज्ञान जववा अन्यवा-न्यानि का सरल उदाहरण है तथा इसमें नदसद्विलक्षणस्त्र' अववा ज्ञान-नियम्बेर असी बोई बन्तु नहीं है, बबोंकि उसका अस्तिस्व ही नहीं है। यहां यह आक्षेप किया जा रकता है कि यदि उसका अस्तिस्व नहीं होता नो हमें उसका अध्यय (पतीति) प्राप्त नहीं हो सकता था। कोई व्यक्ति ऐसी बस्हु का प्रश्वय प्राप्त नहीं कर सकता जिसका अस्ति व ही न हो । किन्तु शुवित-रजत का अपरोक्ष प्रत्यक्षीकरण होना है। इसके उत्तर में हैतवादी कहता है कि प्रतिपक्षी भी यह स्वीकार नहीं करता कि ऐती कोई सहवर्तिता है कि जिस बस्तु का अस्तित्व न हो उसका कोई प्रत्यय प्राप्त नहीं किया आ सकता, क्योंकि जब प्रतिपञ्जी किसी वस्तु को 'असत् विलक्षण' अथवा असत् से भिन्न कहता है तो उसमें असन् का प्रत्यय होना चाहिए। यदि कोई व्यक्तित किमी बरतु (बैसे घट) को किसी अन्य बम्तु (बैसे पट) से भिन्न ज्ञात करना चाहता है तो उससे पूर्व उस भिन्तता को जात हो जाना चाहिए कि वह बस्त नपा है।<sup>35</sup> प्रज्न उठता है कि क्या असन् का ज्ञान प्राप्त करना सभव है ? इसी प्रकार बुसरा प्रश्न उठ सकता है कि नया मानव वे मस्तक पर सींग है ? इस बाक्य से जो अर्थ निकलता है यह किया यन गला ना है अथवा जनत मना

का ? वह मतु सत्ता का अर्थ नहीं हो सकता, क्योंकि उस जबस्था में हमें वस्तुतः नींग दिसाने चाहिए अर्थात् बींग की असन सत्ता का प्रत्यय होना चाहिए । असः वह मानना पहला है कि हमें जयत नताओं का जान हो सकता है। यह भी कहना संनव नहीं कि यह तथा असल नहीं अधित अनिवंचनीय है, क्योंकि यदि यशभू ग अबबा मानवरा ग जैसी बचाओं को भी बनन नहीं कहा जायेगा तो फिर भक्ति-रज्ञत को किसंस किन्द समझा जाना चाहिए। असन् विलक्षण का कुछ अर्थ स्वीकार करता होगा। इसका अर्थ अनिवेचनीय नहीं हो सकता। ऐसी स्थिति में गुवित-रजत जिसे असन् से विलक्षण कटा जाता है, वर्णनीय हो। भाषेगी। (3) असन् न केथल जान ना विषय वन नकता है विलक्त वह किया का क्रवी अथना कर्य भी हो सकता है। जैसे जब यह कहा जाना है कि वह उत्तन्त किया का रहा हे-प्यटो जाबने तो इससे असन घट की सुचना मिलती है जो 'जायते' क्रिया का कर्ता ह । अतः चकि जसन् का जान प्राप्त किया जा नकता े इसलिए यह आपत्ति स्तीकार नहीं की जा गक्ती कि गुनिन-रजन असन् नहीं ो नकती । यांकर वेदान्त के अनुसार अस किनी वस्तु का उस वस्तु में आसान ें जो बैंगी मही है (अवस्थिततद् इवि प्रताय इति)। इवे हम अन्यथा च्याति गरी कह सकते, क्योंकि अस का आधार (ज्ञाला) स्वरूप में मिल्या नहीं है वरिक अपने रजतमय आभाग के एवं में मिथ्या है, अवका निध्या आभास में गम्यस्थित होते के स्व में मिथ्या है। किन्तु मिथ्या जानात स्वस्त में भी निथ्या .. और प्रेजक के सम्मुख विषय वे सम्बन्धित होने के रूप में भी मिल्या है। ख्या रवाति के समर्थकों के दिलार में मुस्ति एवं रजन योगों बचायं है तथा तिक्ष गुनित का राजत ने और राजन का जाति से ताबात्म्यामार्ग मिथ्या है। <sup>37</sup> भिष्या अवना पत्त का यह पानास वनसेक्ष होता है, प्रेमा कि जनुभव मे बात होता है, तथा यथायं रुका से ६४० होता है, प्रध्यवा उसमें कियी की प्रवृत्ति न होनो । प्रव्र तथा अम का निवारण नहीं हो जाना तथ सक असन् र अस् का 'रापम्' के साथ मह बाहचर्च पेतक के अध्यान कवार्व रजन के प्रसार्था-करण से कि भिन्धाल भी। भिन्त नहीं होता । सांकर वेपानती पुनः नहींगे कि यह मिख्या और असतु का साहचर्च नहीं है, जैनाकि माध्यवादी नानते हैं। उनके इस राध्नेय को सनकता कठिन है अभेति राजन का गुक्ति से ऐना साहचर्य वसाय (गत्) नहीं ही सकता। यदि ऐना होता तो वह केवल प्रम की अवस्था में ही युगे भागित होता है 'यह देवन नहीं हूं' इस बावव में जो यह गोचते हैं कि अम की अवस्या में रजत अनिवेचनीय होती है उनसे यह पूछा जा सबता है कि जो भविषंचनीय कर में भासित होती है उसका स्वरूप क्या है ? क्या बह असत जबबा किया के रूप में भासित होती है। ऐसा होता तो कोई भी मुक्ति की

रजन समजकर उसे उठाने का प्रयत्न न करता। अतः यह स्वीकार करना पटेगा कि बह यन के रूप में भामित होती है। परन्तु उसका अस्तित्व यथार्थ नहीं है, क्योंकि तब वह अनिवंचनीय नहीं हो सकती। यदि वह असत् है तो स्वीकार करना होगा कि असन् अपरोक्ष (प्रत्यक्ष) अनुभव में भासित होता है तथा सन जंगा प्रतीन होना है। इस पर प्रतिपक्षी यह कह सकते हैं कि यह उनकी समल में परिस्थिति जैसी है उसका सही विश्लेपण नहीं है। उसके मन में गुवित में वयानं 'इदम' तथा रजत के गाथ उसका मंसर्ग उतना है। अनिवंबनीय है जिन्नों कि अनिवंबनीय रजत स्वयं है। अनः रजत के आभास सं रजत अनिवंखनीय ह और इसीलिए उसका परस्पर सुम्बन्ध भी अनिवंचनीय ं। इसके उत्तर में कहा वा सकता है कि उनकी अनिवंचनीय कहने में ठीक-हाक तात्वर्य क्या है ? वह गामान्य अनुभव के अनुरूप नहीं है क्योंकि मिध्या रजन किसी व्यावहारिक उपयोग की नहीं होती। यदि वह मिथ्या (प्रापि-ासिक) है तो क्या वह उसी खर में भागित होती है अथवा वह ऐसी भागित होती है कि वह ब्यावहारिक स्वरूप की हो ? यदि वह प्रातिभासिक रूप में अवशामित होनी तो किसी को उसे समझने में धोला न होता। यदि वह न्यावहारिक स्वरूप की होती तो फिर मिथ्या नहीं हो सकती थी। यदि ध्याबहारिक रदक्ष न होते हुए भी वह वैसी भासित होती है तो फिर यह मानना पड़ता है कि अपरोक्ष प्रत्यक्षीकरण में 'असत्', 'सत्' के रूप में भासित हो सकता है। यदि ब्यावहारिक अनुभव के किसी विषय के हप में रजत के इस राभाग को अनिर्वचनीय मान जिया जाए तो इसके सम्बन्ध में एक के बाद दूसरे प्रश्न उठते ही रहेंगे और इस प्रकार अनवस्था दोष आ जाएगा और किनी रनर पर कोई नमाधान पाना चंशव न होगा 138 अतः हम कह सकते हैं कि मि॰ या एवं असन भी अधार्थ तथा तन के रूप में आभासित हो सकता है आर जगन्-प्रयंच को अनिर्यचनीय नहीं मानना चाहिए। इसके अतिरिक्त गाध्यादी गत में सभावना की भी अस माना जाता है। इसे 'ऊहा' भी कहा जाना है। अर्वान् जहां कई व्यक्ति अथवा वस्तू हों उनमें से एक की ही संबादना अधिक होती है। जैसे बहुत संभव है कि यह वहीं मन्ष्य है जो उचान ने बाहर खड़ा था।

हम प्रकार हम देखते हैं कि माध्य तत्त्वमीमांसा में माया को श्नान्ति के कप में स्वीकार किया गया है। इसके विश्वेषण से हम इस निष्कर्ष पर पहुंचले हैं कि चेनला के गमक एक प्रमेव पदार्थ अवस्य प्रस्तुत किया जाता है, भन्ने ही हम उसके स्वरूप के विषय में मूल कर बैठे। यह सा तो इन्द्रियों के किसी दीव के कारण होता है अववा जान के किस्ही अन्य नाधनों के शारण भी हो सकता

है। मिथ्या प्रत्यक्ष ज्ञान के अवयव मिथ्या नहीं होते। वे अनुमृति प्रत्य तथ्य है। किसी दोषबल हम प्रमेव विषय का पूरा-पृश्व आन नहीं प्राप्त कर सकते, किल्तु हम इसका जो जंस देखते हैं वह स्वक्ष्ण में उसके समान वस्तु का समरण दिशाला है, यद्यपि उससे भिन्त है। स्नात्ति की प्रशेष अवस्था में ही गुणार्थ दस्तु-सत्ताओं का मंकेत होता है- एक प्रस्तुत प्रस्तुत का और इसरा माकेतिक वस्तु का। संगार की अवधार्थता का आश्रय तह है कि वश्यार्थ दस्तु कुछ है अवस्थ किन्तु भूल से हम उसे अन्यथा नमज वैठे है। हमका यह सहपूर्व कानि

## अिवन्त्यनेदाभेद में प्रतिपादित माया

वैष्णव भक्ति आन्दोलनों में महाप्रन चैतन्य के आन्दोलन का एक विजिष्ट स्थान है। निस्वार्क और वहलभ के धार्मिक आन्दोलनों को नई दिशा देते हुए चैन्छ ने उसे कह्टरवादिया से मुक्त किया और उदार भूमि पर प्रतिष्ठित्र विया। फन्ना, इनका आन्दोलन अत्यन्त लोकप्रिय हो गया तथा इसमें अधिका धिक लोगों को अपनी और आकुष्ट किया यहाँ तक कि कई मुस्लिम भका भी इनके आन्दोलन में सिम्मिलित हो गये और इनके प्रमुख अनुधार्या बन गए। महाप्रभु ने अपनी नो कोई कृति नहीं छोड़ी जिनसे इनके दार्शनिक विचारों का पना चल सके किन्तु इनके दो प्रमुख अनुधार्या जीव गोस्वामी तथा बलदेव ने इनके मन को दार्शनिक भित्ति पर, प्रतिष्ठित किया। जीव गोस्वामी कुन भएनन्दर्श तथा उस पर उन्हीं का अपना भाष्य 'सर्वसंवादिनी' और अध्यम् पर बलदेवकृत गोथिन्दरभाष्य तथा 'प्रनय रक्तावली' इस मन के प्रतिनिधि मन्ध में जिनमें चैतन्य के दार्शनिक विचारों को उपनिबद्ध किया गया है। ये दोनों अपनी पिचार-प्रणाली में रामानुज और मध्य ने भी प्रनाबित प्रतीन होते हैं।

उद्यर, आत्मा, माया, प्रकृति और स्वक्ष्यणित इन पांच तत्वों को आधार वनाकर उन्होंने अपनी दार्शनिक प्रणाली विकसित की है जिसे अधितव मेशा- जेद नाम दिया गया है। जीव गोस्वामी (अथवा कविराज गोन्वामी) ने पुरी में वासुदेव नार्वभोग के माथ चैतन्य के विचार-विगर्श का जो विचरण प्रस्तुत किया है उपने पद्मप्रभू के दार्णिक थिचारों पर प्रकाश पहना है और वहीं वस्त्रात उस भव के विकास का आधार है। उक्त संवाद में उस बाग के मंत्रेत है कि बंदर नकर की अवंदावादी विचारधारा में बहमन नहीं थे और उन्होंन उसना गंडन करने का प्रमास किया था। अ उनके विचार में क्रम निविशेष नहीं ही गकता। उनको निविशेष सिद्ध करने का प्रवास विवरीत दिया में हैं। वे जावेगा और उसे सर्वशिक्तमान् मिद्ध करेगा। उन्होंने तीन प्रकार ही प्रतिवर्ध

मानी है-विष्णुसिनः क्षेत्रज सिन्त तथा अधिद्या सिन्त विष्णु सिन्त पर पुनः तीन दृष्टि से विचार किया जा सकता है - ख्रादिनी, सोधिनी तथा संवित । ये तीनों सक्तियां आनन्द सन् एवं चित्, ईश्वर की परासक्ति (विष्णु-विक्त) में पंजीभन रहती है। क्षेत्रज यक्ति अथवा जीवशक्ति और अविद्या सक्ति (जिसके द्वारा जगदाभागों की गुण्डि होती है) ईश्वर के परा पक्ष में अस्तित्व नहीं रणती । वस्तृत: ब्रह्म सभी 'ब्राक्कत' गुणों से रहित और अघाकृत गुणों से परिपूर्ण है। इसी विचार से उपनिषदों में ब्रह्म का निर्मुण (गुणरहित) तथा सर्वनिक्तयों से रहित (निःनिक्तिक) सत्ता के रूप में वर्णन किया गया है। जीवात्मार्थे 'माया शक्ति' द्वारा नियन्त्रित रहती है किन्तु मायाशिक्त पर स्वय उंज्यर का नियम्भण रहता है और उसके माध्यम में बह जीवात्माओं पर भी नियस्त्रण रखना है। ईश्वर अपनी अचिन्त्य शक्तियों से जगन् की रचना करना है, किन्तु वह स्वयं अपरिवर्तित रहता है। इस प्रकार, चैतन्य के विचार में जनत को मिया नहीं कहा जा सकता। हां, एक सुष्टि होने के यारण यह नाजवान अवस्य है । चैतन्य 'ब्रह्ममूत्र' की शंकरवादी व्याख्या को गतत उहराते है तथा उसे उपनिषदों के आजय के अनुकृत नहीं मानते । चैतन्य के व बिचार अचिन्त्यभेदाभेद, सिद्धान्त की आधारमित्ति का काम करते है जिसको दृष्टि में रतकर जीव गोम्बामी ने अपनी तत्त्वमीमांसा-प्रणाली विक-सिन की तथा जीवन एवं जगत की लेकर अपने भक्तिपरक विचार प्रस्तृत विग् ।

्म प्रणानी के अनुसार सन् निन् एव आनन्द शिक्तयों से युनत परण यसार्थ मत्ता विष्ण है। वह निर्मुण है, इसलिए कि वह प्रक्रित के गुणों से रहिन है. सगुण है, इसलिए कि उसमें सर्वजना तथा सर्वजितनम्ला आदि गण विभागत है। ये गुण ब्रह्म के स्वका को भी अभिव्यक्त करते है तथा उसके अन्दर निहित भी है। बही इन विश्य का विकास (उत्पन्नि स्थान) आधार तथा संबद्धक है और उपादानकारण भी है, निमित्त कारण भी। अपनी उन्मतर (परा) शितन के कारण वह इस विश्य का निमित्त कारण भी। अपनी उन्मतर (परा) शितन के कारण वह इस विश्य का निमित्त कारण है और उपादान स्थाय अपनी अन्य गितनों के कारण है जिनका नाम अपराशित और अविश्य शितन है। उनकी परायित अपरिवर्तनीय है जबिक अपराशित परिवर्तनीय है। उश्य का मुख्य स्वकृत प्रेम (प्रीत्यातमा) और सुन की गित्रव है। अववार नवीं रि ब्रह्म के तादानस्य सम्बन्ध में हैं अन्य जीवातमाओं की भाति अंग नहीं है। उश्यर अनन्द रूप धारण करना है जिनमें प्रधान है कुणा का, जिसका सर्वभेग्य सुन की है। कुण्ण जस नवीं रि शिवर का मुख्य सेन में है। कुण्ण जस नवीं रि शिवर का स्थान करना है जिनमें प्रधान है कि समें निय माया और जीव की तीन प्रधान शिवर माया स्थान की तीन प्रधान शिवर माया और जीव की तीन प्रधान शिवर माया और जीव की तीन प्रधान शिवर माया और जीव की तीन प्रधान शिवर माया

आ जाती है। प्रथम शिवत के द्वारा यह अपने बुद्धि तथा इच्छा के स्वरूप को स्थिर रखता है, दूसरी शिवत से सम्पूर्ण सृष्टि का निर्माण होता है और तीसरी शिवत से जीव उत्पन्न होते हैं? कृष्ण की सर्वोच्च अभिव्यक्ति आह्नाद-शिवत में हैं। राधा इस आह्नाददायक शिवत का सारतत्त्व है। यह विश्व और उसके प्राणी देश्वर की शिवत द्वारा ही आधिर्भत हुए हैं। ये न तो ईश्वर के साथ एकत्व ही रखते हैं और न ही उससे भिन्न हैं। एक प्रकार का दुर्वोध भेदाभेद (अचिन्त्य भेदाभेद) ही पदार्थों के विषय में सन्य है। यह जगत् नात्त्विक तथा यथार्थ है, ख्रान्तिमय नहीं। अपने स्वरूप के कारण यह माया कहलाता है वयोंकि मानव-मात्र को वह अपनी और आकृष्ट करता है और ईश्वर से दूर रखता है। ईश्वर का सेवक मायाशिवत के द्वारा जगत का दास बन जाता है।

आत्मा प्रमृद्वारा नियन्त्रित होते के कारण उससे भिन्त है। ईन्यर विन है जबकि जीवातमा अणु आकार का है। जीव गोस्वामी कहते हैं कि ईश्वर की म्बरूपणित अपनी जीवशक्ति को महारा देती है जो तहस्य शक्ति भी कह-जाती है और उनके द्वारा आत्माओं का निर्माण होता है। यह जीवगरिन भाषाशित को सहारा देती हैं। इनमें से कोई भी ईश्वर से पृथक नहीं रह सकती। सप्टि-रचनाकाल में पराज्ञवित प्रवय के ठीक पूर्ववर्ती जगन के मंब्युहन का स्मरण करती है और अनेक एप में अभिव्यक्त होने की उच्छा करती है। अर्थात भोवतासप जीवात्माओं तथा योग्य पदार्थी को पथक लस्तित्व देती है और वे उसी में विलीन हो जाने हैं। वह महन् तत्त्व के महान् नत्त्व को लेकर नीचे ब्रह्माण्ड और ब्रह्मा तक समस्त अगत की रचना करती है। तदनन्तर वह बेदों को प्रकट करती है और ठीक उसी व्यवस्था के अनुसार जैसे कि वे पूर्व निष्ट में वे और पूनः उन्हें ब्रह्मा के अन्दर संक्रमिन करनी है जो सुण्ट-रचना की अवस्थितियों का कवी है। वैदों की सहायता से ब्रह्मा मुलादर्श-सम्बन्धी आकृतियों को स्मरण करता है और बैसे ही पदार्थों की रचना करता है जैसे व पर्वमध्दि में थे। रामानुज आत्माओं तथा प्रकृति की ईश्वर के विशेषण मानते हैं, जबकि जीव गोरवामी तथा बलदेव उनको ईश्वर की जितन के ध्यक्त रूप मानते हैं। ये दोनों जड प्रकृति को ईश्वर का विशेषण मानने के पक्ष में नहीं है नवीं कि उनके कारण ईश्वर के स्हवरूप में एक प्रकार की विष-मता आ सकती है। इस प्रकार जीव मोस्वामी प्रकृति को ईरबर की बाह्यज्ञाविन मानते हैं भी प्रत्यक्ष एवं से उनने सम्बद्ध रहती है, यद्यपि उसी के अधीन रहती है। बनदंद माया तथा प्रकृति को एक ही भानते हैं जिसमें ईश्वर के ईक्षण माव में गति आ जाती है। जीवातमार्वे भाषान्यति के द्वारा संसार के बन्धनों से वकड़ी जाती है, परिणामतः वे अपने स्वरूप को भल बैठनी है। किन्तु यदि हमारे अन्दर भिवत हो तो कर्म की गिनित पर विजय प्राप्त की जा सकती  $\frac{1}{2}$   $\mathbf{1}^{10}$ 

स्वस् प्राप्ति एवं मापाशक्ति दोनों परस्पर विरुद्ध होती है तथापि वे दोनों ईरबर में ही अन्तर्गिनहित होती हैं। अर्थ ईरबर की पक्ति एक गांव ही स्वाभाविक और 'अचिन्त्य' होती है। साधारण जगन में भी वस्तुओं की रामितयां अचिन्त्य होती हैं, अर्थान न तो उनका वस्तुओं के स्वरूप ते निगमन किया जा सकता है और न उनका साक्षान प्रत्यक्ष ही किया जा सकता है, किन्तू उनको भानना पडता है क्योंकि इसके बिना कार्य की व्यान्या सम्भव नहीं होगी। अचिन्य शब्द का एक अर्थ यह भी है कि यह कहना विडिन है कि शक्ति और द्रव्य एक ही पदार्थ है अथवा भिन्न-निन्न । एक और तो शक्ति को इच्च से बाह्य नहीं भाना जा सकता दूसरे यदि यह उससे अभिन्न होती तो कोई परिवर्तन, बोरी गति, कोई कार्य नहीं हो सकता था। द्रव्य का प्रत्यक्ष हो सकता है, शक्ति का नहीं । फिल्यू, चंकि एक बार्व अथवा एक परिवर्तन उसान्न होता है अतः उपपत्ति गह होती है कि द्रव्य ने जपनी विकत अथवा शक्तियों से कार्य किया होता। इस प्रकार द्रव्य में स्थित सहितयों के जस्तित्व को तक द्वारा सिद्ध नहीं किया चा सकता, किन्तु एक उपपत्ति के का में स्वीकार किया जाता है। 12 अधिन्यन्त भी प्रत्यक्षतः विरुद्ध प्रत्ययों का नामंजस्य करने के लिए प्रवृक्त किया जाता है। 'अन्तरंग स्वरूपशक्ति' ब्रह्म के स्वरूप क्या वैगुण्ड आदि नामों से सूचित उसकी विविध अभिव्यक्तियों के एक में भी स्थित रहती है। हि तीव यदित का प्रविविधित्व जीवात्मा में करती है। तृतीय बाबित (बहिरंग नावा गक्ति) का प्रतिनिधित्व सर्व ब्रह्माण्डीय पदार्थों के विकासक्रम एवं उनकी 'मूलप्रधान' के बारा किया जाना है। यहां नुर्व, उनकी किरणें और परावर्तन के फलस्वस्य अभिव्यक्त विभिन्न रंगों के नावस्य को प्रस्तृत किया जाता है। माया की बाह्य पवित जीवों को प्रमाबित कर सकती है, किन्तु ब्रह्म या नहीं।

'जीव' अरीर को जान कर नकते हैं, किन्तु परम तन्य एवं नभी पदार्थों के जरम द्रष्टा को जान करने का सामध्ये उनमें नहीं है। माया के द्रारा विभिन्त नस्तुयें एक आभागी स्वतन्य अस्तित्व प्राप्त करती हैं और जीवों के हारा जान की जाती है, किन्तु उन्न वा बंधार्थ एवं अनिवार्य स्पाप्त समी वस्तुओं में सबैव एक जैसा रहता है ज्वि उस अवत्या में कोई हैन नहीं होता, इसलिए द्रुष्ट भी जैय नहीं होता और काशी उसने पृथक् औई स्पाहीना है। जी परम तस्त्र नभी पदार्थों को अभिन्यक्त करना है वह अपने आपकों भी अभिन्यक्त ए त्या है। यदि की उपण दिन्यों जो अपना अस्तित्व विद्या न प्राप्त करती है वे स्वयं विद्या की जना नकती। विश्व (सन्द्र, राष्ट्र काम वास्त्र) जीव में स्थित

रहते हैं, न कि बहा में, अतः जय तक जीव माया की नक्ति से अज्ञान में रहते हैं तब तक देंत का आभास होता है, जो जाता एव क्षेत्र के आभास को भी वत्यन्त करता है। पुनः माया के दो रूप माने गये हैं— गुण माया, जो जड़ात्मिका होती है और आत्ममाया, जो ईश्वर की शक्ति होती है। आत्ममाया ईश्वर की स्वरूपशक्ति होती है। अत भाया का प्रयोग आत्ममाया अथवा स्वयं परमेश्वर की 'माया' के एन में किया जाता है तो उसके तीन अर्थ होते हैं अर्थात् उनकी स्वरूपशक्ति, जात व क्रिया से समाविष्ट उनकी इच्छा तथा चैतन्य के रूप में उसकी शक्ति का विलास (विच्छक्तिविलास) विवं में कोई माया नहीं होती, क्योंकि वह स्वयं 'मायां अथवा 'स्वरूपशक्ति' के रूप वा होता है, इस प्रकार वैकृंठ मोक्ष का समरूप होता है अर्थात् दोनों में कोई केंद्र नहीं होता।

जीव गोस्वामी इस सामान्य वेदान्त मत को स्वीकार नहीं करते कि ब्रह्म सुद्ध र्चनस्य है तया पदार्थों (विषय, भाषा अथवा अज्ञान) का अध्यय है । वह माया और ब्रह्म के सम्बन्ध को अनुभव से पर एवं तर्गातीत सानते हैं। जिस प्रकार एक औषधि विशेष में विभिन्त एवं विरोधी तत्व विद्यमान होते हैं उसी प्रकार आनासों को उत्पन्न करने वाली जनित्या परमेश्वर में स्थित होती हैं, उनके नाहचर्य का रूप सर्वथा अध्याख्येय एवं अचिन्त्य हो सकता है। द्वैत का आभाग ब्रह्म में 'अज्ञान' की उपस्थिति के कारण नहीं, अपितृ उसकी अनिन्त्य सक्तियों के कारण होता है। जगत के द्वैत का परम अद्वैत से सामंजस्य परमेश्वर की अनुनवातीत गक्तियों के अस्तित्व की मान्यता के आधार पर ही किया जा सकता है। इस प्रकार इस प्रणाली में माया को परमात्मा की शक्ति के रूप में निक्षित किया गया है। इसका प्रयोग विभिन्त सन्दर्भों में विभिन्त अथों मे किया जाता है। कहीं उसे परमेश्वर की बाह्य शक्ति माना गया है कहीं स्वरूप-गिक्त तथा कहीं उसे प्रधान के अर्थ में व्यवहृत किया गया है। साथ ही परमस्यर के साथ उसके साहचर्य को अपरिभाषेय अथवा अविस्त्य माना गया है। कुछ भी हो, विज्वरचना तथा विज्वबोध की दिष्ट से इसकी भिमा उन सिद्धान्त में भी अनिवार्य है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि द्वैत, अहैत तथा हैताहैत वेदास्त के सभी प्रमुख प्रस्थानों में माया अथवा मायावादी तन्त्रों की परिकल्पना की गई है तथा उनकी विश्वप्रक्रिया अथवा विश्वप्रचनावोध के सन्दर्भ में एक अनिवार्थ मृमिका स्वाकार की गई है। किन्तु यह विवेचन तब तक पूर्ण नहीं माना जायगा जब तक हम विभिन्त प्रस्थानों की मायावादी बारणा पर एक तुलनात्मक दृष्टि से विचार न कर तें और इस बात की परीक्षा न कर तें कि इनमें परस्पर कहा

तक साम्य और कहां तक वैषम्य है। अतः नीचे की पंक्तियों में हम उसी पहलू पर विचार करेंगे।

## अर्द्वत एवं अद्वैतेतर प्रस्थानों में मायाविषयक साम्य एवं वैषम्य

शांकर एवं शांकरोत्तर वेदान्त-चिन्नन का सिंहावलोकन करने के पश्चात् यह धारणा दृढ़ हो जाती है कि शंकर ने अगत् की रचना एवं विकास को लेकर जो अवधारणायें विकशित की उन पर आगे चलकर एक बहुत बड़ा प्रश्न चिन्न लगा गया। यहां तक कि उनके अपने अनुपाधी भी उनके अधिकांश निष्कर्षों से गहमन नहीं हुए और उनके द्वारा उठाये गए अनेक मुद्दों पर एक लम्बी पड़नाल गुरू हुई। इसी का परिणाम था कि रामानुज से लेकर चैतन्य तक वेदान तह्वचिन्तन कई आधामों से गुजरा तथा अनेक दार्शनिक प्रणालियों और सम्प्रदाय अन्तित्व में आये। उनमें जगत् की नर्जक-शिन्त को लेकर नो वहन कुछ नहमित थी किन्तु उसके स्वरूप तथा मृष्टि प्रक्रिया के सम्बन्ध में अनेक मननेद उठ लड़े हुए और अनयरन जाते रहे। विशेष रूप में जगत् के नम्बन्ध में मिध्यात्व की कल्पना एवं साथा की अनियंचनीयता के सिद्धान्त ने धारू को अन्यन्त विवादास्पद बना दिया और उनके अनुयायियों को बहन बड़ी मुनीनी स्वीकार करनी पड़ी।

रामानुज शंकर के मायाबाद तथा जगतु के मिथ्यात्व का बिरोध करते हुए कहते है कि यदि जगत् में विद्यमान सेद मनुष्य के अपने मन की अपूर्णता के कारण है तो फिर उज्बर की दृष्टि में इस प्रकार का कीई नेद नहीं होना चाहिए। किन्तु धर्मशास्त्र का निर्देश है कि ईश्वर समार की रचना करना ह और भिन्न-भिन्न आत्माओं को उनके कर्म के अनुनार फल देला है। इस प्रकार धर्मशास्त्र का संकेत ह कि दिवर संसार के अन्दर वर्तमान भेदों की स्वीकार करता है। इसी प्रकार बह कहना, कि अनेकत्व मुगत विणका की माँति गिल्या ह, युविनसंगत नहीं प्रतीय होता । स्मन्ध्यिका तो उसलिए मिथ्या है कि उसके द्वारा प्रेरित हमारी क्रियामें निष्कल होती है किन्तु संसार को प्रत्यक्ष करके हम जो क्रियावें करने है वे निष्कत नहीं होतीं। शंकरवादियों द्वारा यह कहना, कि जगत की यथावंता, जो प्रत्यक्ष द्वारा प्रमाणित होती है. बास्त्र के प्रमाण से अन्यथा निद्ध हो जानी है, भी नर्फ की कनौटी पर सरा नहीं उनस्ता. क्योंकि प्रत्यक्ष तथा गास्त्र के क्षेत्र एक दुमरे से सर्वधा भिन्न हैं और उसलिए वे एक दसरे के विरोधी नहीं हो सकते। " समस्य ज्ञान पदार्थी की प्रकाश में लाना (अर्थ प्रकारा) है । यह कहना कि पदार्थी का अस्तित्व नहीं है, केवल उसनिए कि वे स्थिर नहीं रहते, बढी विचित्र बात है। इस तर्क में एक विरोधानान है,

जो बिरोधी तथा परस्पर जिल्ल पदार्थी है भेद न करने के कारण उत्पन्न हुआ है। भेद के कारण किसी पदार्थ का निषेच नहीं किया जा सकता तया जहां पर दो प्रकार के ज्ञान परस्पर विरोधी हों वहां दोनों ही यथार्थ नहीं हो सकते। किन्तु घडे, कपड़े के दुकड़े आदि एक दूसरे के विरोधी इसलिए नहीं हैं कि देश तथा काल के भेद से वे अलग-अलग हैं। यदि किसी पदार्थ का अभाव एक ही समय तथा एक ही स्थान में जान का विषय बना जहाँ और जिस समय उसका अस्तित्व भी देखा गया तो यहां वो जानों का विरोध मिलता है। किन्तु जब किसी पदार्थ का जो किसी देश, काल में देशा गया है किसी अन्य स्थान तथा अन्य काल में अभाव देखा जाये तो कोई विरोध नहीं उत्पन्न होता। 17 रासी को भूल से सांप समझ लेने के बुष्टान्त में अभाव का बोध पूर्व से निर्धारित स्थान और गमय के सम्बन्ध में उत्पन्न होना है। इस प्रकार वहां विरोध है। किन्तु यदि एक समय में देखा गया कोई पदार्थ अन्य समय अअवा जन्य स्थान में नहीं रहता तो हमें तुरन्त यह निष्कर्ष निकाल लेना चाहिए कि रह पदार्थ निथ्या है। संकर और रामानूज दोनों ही साम्रुप्य के तर्क पर जल देते हैं। रामानुज केवल द्याना कहते हैं कि यथार्थ-सारूप्य परस्वर नेद तथा निवित्तत रूप को उपलक्षित करता है बद्यपि यह परस्पर विरोध तथा निषेध की उपलक्षण नहीं है।

निम्बार्क का यह मुद्दूढ़ मन है कि बिश्व की उपेक्षा केवन श्रालि मान कह कर नहीं की जा सकती नयोंकि जो कुछ ईश्वर के स्वरूप में सूक्ष्म रूप से विश्वमान है उसी का यह विश्व अभिव्यक्त रूप (परिणाम) है। निम्बार्क संकर हारा प्रतिपादिन विवर्तवाद के मिद्धान्त की आलोचना करने हुए कहते हैं कि यदि संसार यथार्थ न होता तो इसे दूसरे के जपर अध्यक्त नहीं किया जा नकता था। मध्व वो संकर के सिद्धाला का कदम-कदम पर विरोध करते हैं। वे अपना आधार अनुभव अथवा जान को मानते हैं। उनका तर्क है कि जाना तथा जान के बिना कोई जान उत्पन्त नहीं हो सकता। जान के कर्ता अथवा जान प्रमेय पदार्थ के बिना जान के विषय में कुछ भी कहने का कोई अर्थ नहीं। जानने वाला प्रमाता तथा जात प्रमेयों का अस्तिन्त्र आवश्यक है। यहा नंनार अथवां किसी भी हालत में नहीं है। यदि हम पदार्थों के बीच भेद को स्वीकार नहीं करते तो हम विचारों में परस्पर भेद की व्याक्या भी नहीं कर सकते। हमारा जान हमें बनलाता है कि भेद विद्यमान है। हम उने केवन मात्र अपवारिक नहीं सान सकते, क्योंकि औपचारिकता भेद उत्पन्त नहीं करती। नैतन के मन में भी यह जमत् वादिवह तथा वथा में है जानिस्य

नहीं है। उसके रवस्प के कारण उसे माबा कहा जाता है. वयंगी: यह मनुष्यों को अपनी और आकृष्ट करता है और ईक्दर से दूर रखना है।

रमी प्रकार संकर के 'अनिर्वचनीयत्व निद्धान्त का निराकरण करते हुए, िस्वार्ववादी बाचार्य अनन्तराम कहते हैं कि संकरबादी माया को अनिर्वचर्नाय न इने हैं। उनिर्वेचनीय का अर्थ वे यह लेने हैं कि जो प्रत्यक्ष में दीसे किस्तु करततः वाधित हो जाना हो । सामा की घटनाएं अनुभव में भासमान होती है आर इसलिए उसे अस्तित्वयुक्त भाग्य है। बह बाधित हो सकती है इसलिए इसे असन माना गया है। माया में यह सन्-असत् का जो एकत्व है वहीं। उसकी जनियाननीयना है किन्तु याध होना अभाव का अर्थ रसता है। पहा दंह के प्रवार में नगर किया जा सकता है। इस प्रकार एक ज्ञान दूसरे ज्ञान की नगर अर नकता । इंड के प्रहार से घरे का दूरना इस विचार का सूचक नहीं है कि पण असन् था। जनएव पूर्वजान का परवर्ती ज्ञान से बाध पहले मिथ्यात्व वा अनिस्तत्व शिद्ध नहीं करता । सभी जान अपने में नत्य हैं जो कि उनमें से एक दुनरे को नष्ट कर सकते हैं। निम्बान मनायनम्बी इसे ही सत्स्वातिवाद कहने १। उनके अनुसार सस्स्यानिबाद का अभिष्ठात के कि सभी जान किसी सत्यदार्थ ने उत्पत्न होते है जिन्हें उनका कारण मानना चाहिए (सद्हेतुका स्वातिः सन्दर्शानि)। अतः इस मन के अनुसार मिध्या ज्ञान का सुनकारण कीई र्वात्तरप्रवास पदार्थ होना चाहिए। साध्यप्रायी अनिर्वचनीयता का निरास करते हम कहने ह कि वह मन सही नहीं है कि चुनित-रजत अनिवैचनीय है, क्योंकि रसशा असियाय यह होगा कि वह न सन है, न असत् है और न सदसत है। रतम से प्रथम तथा अन्तिम विवस्तो को तो माध्यवादी भी स्थीकार कर लेते ें। इसरा विकल्प उसलिए सही नहीं भाना जा सकता, क्योंकि देशे अस्वीकार गरना कटिल है कि असन रजन का हमारे समक्ष उपस्थित होने का आसाम हमा था। इनका यह उत्तर दिया जा गणना है कि उनत आभाग दोगों की ्पन्तित के कारण हुआ था, पर्याकि को असत् था वह जान का विषय नहीं कर सकता था, तथा जैसा कि शंकरवादी जानते हैं कि अविष्ठान का ज्ञान एक राहर जना करणवृक्ति है तो फिर कोई दोप की उत्पन्न हो सकता है ?18 यदि पः अनिवंचनीय है तो फिर ग्रुक्ति-रजन अस्यक्षीकरण के समय गत् और उसके पन्तापु असत् क्यों भासित होता है, तका यह किसी भी काल में धानवंत्रनीय भाभित वर्षों नहीं होता ? इसके अतिरिक्त नजरवादी के लिए इस वान की व्याख्या करना कठिन हो जायेगा कि असत् वया है।

शांकर वैदान्त जगत् की व्याख्या के सन्दर्भ में तीन प्रकार की सत्तावें स्वी-ार करता ह—पारमाधिक, व्यावदारिए एवं प्रातिभागिक। जैया कि पहले बना जा चुका है कि व्यावतारिक सत्ता शी मावा का दूसरा रूप है और इसी के भाष्यम से बाकरवेदारत जानुभविक जगत् की व्याप्या करता है। जगवाभास की मह व्यावहारिक सत्ता न तो सत् है और न असन् । शृतियां इसे मिथ्या कहती है, क्योंकि यह सन् नहीं है और फिर भी चुंकि यह पूर्णतः असत् नहीं है अतः उसके अस्तर्गत पाये जाने वाले प्रमाणादि स्वयं उसके मिथ्यात्व तथा परमसत्ता वे निर्मेक्ष सन् स्वरूप को सिद्ध कर नकते हैं। असे माध्यवादी कहता है कि यह मान्यता युनितमंगत तथ मानी जा सकती भी जब यह सिद्ध हो सकता कि जगत्प्रपच न तो सन् हे न ही असन् । किन्तु ऐसा करना संभव नहीं है, क्योंकि 'असन्' 'सन्' के अभाव के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। अतः जो सत् में भिन्तु है वह असत् होना चाहिए और जो असन् में भिन्तु है वह सन् होना चाहिए। यहां कोई मध्यम मार्ग नहीं चल सकता। श्रुतियां भी यह नहीं कहतीं कि जगन्यतंत्र का ऐसा न्वस्प है जो सत् एव असत् न भिन्तु (सदसद्विलक्षण) हो।

लंकर के भाषाबाद पर पुनः प्रहार करते हुए विशिष्टाई तवादी कहते है कि शंकर के अनुसार अविद्या और भाषा दो भिन्न-भिन्न प्रत्यय है। नाया दुनरो को भ्रम में डालती है और अविद्या अपने को । नंकरमतानुवाबी माया का लनेक अर्थी में प्रयोग करते हैं किन्तु उनका कोई अर्थ सन्तुष्ट नहीं करता। यदि ऐसा माना जाये कि माया में यह विलक्षणता है कि वह अपने मिनन रूप दूसरी पर प्रकट करती है और उन्हें मोहित करती है तो इसे अविद्या से पृथक करना कठिन हो जाता है। यदि यह माना जाये कि अविद्या का प्रयोग भ्रम उत्पन्न करने वाले कर्ता के संकृचित अर्थ में किया जाना है, जैसे रजत-गृधिन दुण्टान में, नी माया को भी अविद्या कहा जा सकता है वयों कि वह भी जगतप्रपंच का प्रत्यक्ष कराती है। इसका कोई भी कारण नहीं है कि रजत-श्वित-भ्रम के कारण को अविद्या नयों कहा जाये और ऐसे अम को सापेक्ष रूप से बाधित करने वाले यथार्थ ज्ञान को वयों न कहा जाए। ईश्वर को भी अविद्याग्रस्त कहा जा सकता है, क्योंकि सर्वज होने के नाते उसे सभी जीवों का जान रहता है जिसके अन्तर्गत मिथ्या ज्ञान भी आता है। यदि यह माना जाये कि माया और अविद्या में यह भेद है कि अविद्या अममय अनुभवों को उत्पन्न कर अनुभव करने वालों के हिनों को हानि पहुंचाती है, जबकि ब्रह्म जो इन जीवों को और उनके अनुभवों को अपनी माया-दृष्टि से देखता है जो उसके हित को उन्नति नहीं पहचाती है, तो इसका उत्तर यह होगा कि यदि माया किसी के हितों को हानि नहीं पहुंचाती तो उसे दोष नहीं कहा जा सकता। यहां इस पर संकरवादी कह सकता है कि दोप का हानिकारक एवं लाभप्रद फलों से कोई सम्बन्ध नहीं है। उनका सम्बन्ध तो केवल सन्य और मिथ्या से ह। किन्तु यह मन भी स्वीकार्य नहीं क्योंकि मिथ्या और सत्य का उपयोग की दृष्टि से महत्व है। ऐसा सहीकार्य नहीं क्योंकि मिथ्या के निवारण का प्रयत्न क्यों करता ? यदि माया को न होना तो कोई मिथ्या के निवारण का प्रयत्न क्यों करता ? यदि माया को नित्य और सन् मान ने तो हमें हैनवाद मानने को विवश होना पड़ेगा। यदि नित्य और सन् मान ने तो हमें हैनवाद मानने को बिवश होना पड़ेगा। यदि माया को ब्रह्म के अन्तर्शत मान निया जाये तो ब्रह्म के प्रकाशमय होने के नारण माया की जमन को उत्पन्न करने की शक्ति भी समाप्त हो जायेगी। इसके अतिरिवन माया वो नित्य मानने से उसका मिथ्यात्व करम हो जायेगा। इस प्रकार यदि जीव और ब्रह्म एक ही हैं तो जीवगत अज्ञान ब्रह्म में नहीं इस प्रकार यदि जीव और ब्रह्म एक ही हैं तो जीवगत अज्ञान ब्रह्म में नहीं सम प्रकार यदि जीव और ब्रह्म यदि सच्मुच आयेगा ऐसा मानना नर्ज-मंगन न होगा। पुनः जीव और ब्रह्म यदि सच्मुच आयेगा ऐसा मानना नर्ज-मंगन न होगा। पुनः जीव और ब्रह्म यदि सच्मुच अविद्या को एक दूसरे से जिल्ला नहीं समझा जा नकता; जैसाकि शंकरवादी अविद्या को एक दूसरे से जिल्ला नहीं समझा जा नकता; जैसाकि शंकरवादी मानते हैं।

इस प्रकार निम्बार्कवादी शंकर द्वारा प्रतिपादित मायावाद के अन्य पह-लुओं पर भी असहमति व्यक्त करते हैं। शंकर की मान्यता है कि भ्रम के अधिष्ठान का अपूर्ण या खण्ड ज्ञान होता है। अम में अज्ञान पर विशिष्ट आभागों का अध्यान होता है। वृक्ष के स्थाणु अंश में एक लम्बी वस्तु का आभास होता है किन्तु उसका अन्य भाग इन्द्रियगोचर नहीं होता । केवल इसी भाग के सम्बन्ध में भ्रम का आरोपण अर्थात् मनुष्य का आरोपण होता है। किन्तु क्रह्म अस्प्र है अतः उसमें विभागों की कत्पना नहीं की जा गकती। अतः ब्रह्म का पूर्ण रूप ने ही ज्ञान होना चाहिए जहां जम का कोई स्थान नही रहता। पुन: यह कहना कि ब्रह्म अधिष्ठान होने के कारण मिथ्या नहीं हो सकता, तर्कसंगत नहीं है, क्योंकि यद्यपि अधिष्ठान अम का मूल है, किन्तु इससे यह निष्कर्ष नहीं निकलना कि अधिष्ठान मत्य होना चाहिए। यह आक्षप भी अयर्थ है कि अधिष्ठान की स्वतंत्र सत्ता है क्योंकि वही अज्ञान से सम्बन्धित है जो अम का आधार बन सकता है। परम्परागत क्रम में जहाँ प्रत्येक अवस्था अविद्या से सम्बन्धित है वहां अधिष्ठान भी असत् हो सकता है। इसके अति-रिवत यदि अविद्या और उसके प्रकार सर्वथा असत् हैं तो उन पर आरोपण नहीं हो सकता। जो वस्तुतः अस्तित्ववान् है उसी का अध्यारोपण हो सकता है, किन्तु जिसका कोई अस्तित्व ही नहीं उसका अध्यारोपण किस प्रकार हो नकता है ? जशविषाण जैसी तुच्छ वस्तु कभी अध्यास का आश्रय नहीं बन सकती, वदोकि जो सर्वथा असत् है वह हमारी कल्पना में ही नहीं आ सकता।

इसी प्रकार सध्य एवं चैतन्य के अनुयायिकों ने भी शंकर हारा प्रतिपादित

माया के स्वत्य एवं प्रक्रिया को लेकर प्रवल विरोध किया तथा उसके विभिन्न पत्नों का समक्त मद्यों में खंडन किया। मध्य तथा उनके अनुवासियों ने तो यंकर की प्रणाली पर प्रयत्नतम प्रहार किये। मध्य का आविभाव उस नमय हुआ जब बानस्पति, प्रकाशास्मा, मुरेद्वरं तथा सक्षरं के अन्य प्रकृष ध्वास्थाना उनके निद्धाल्य के समर्थन में अपने पाण्डित्वपूर्ण मन्त्रों की रचना कर चुके थे। मध्य, जनमीर्ध तथा व्यासारीर्ध अदि मध्यमतानुवाणियों ने जगतु के निध्यात्य के पक्ष में र्श गई अद्भेतवादी युक्तियों का खण्डन करने का भरसक प्रयन्न किया तथा जगत की संवार्धता एवं धनेकता जीवातमा तथा ब्रह्म के भेद और ब्रह्म के संगुणत्य की स्वापित करने का पूर्ण प्रवास किया । उन पर नांकर मन के अनवापियों द्वारा जिर ने आक्रमण किया गया और फलतः उन दो महत्त्वपूर्ण विचारधाराओं में परस्पर आक्रमण एवं प्रत्याक्रमण की एक लम्बी प्रक्रिया चल परी। यहां पर वह कुत्तहल हो सकता है कि मध्य जार रामानुत्र के सम्प्रवायों का सम्बन्ध कैसा था और उनमें कहा तक सहमति एव जनउमित थी। न्यस मध्य नो ऐसा कोई नकेन नहीं देते जिससे कि रामानुज के निगढ़ आक्रमण समझा जा नके। किन्तु इसके कुछ परवर्ता जनुवासियों ने विधिष्टाईन सम्प्रदाय के शिक्षान्तों के सण्डन का प्रयास किया तथा उसका उन्हें उत्तर भी मिला। सील खीं सताब्दी में रामानुज के अनुपार्धा परकालयति द्वारा राजिन 'विजयीन्द्र पराजव' नामक ग्रन्थ इस बात का प्रमाण है। इसमें माध्य प्रणानी के प्रमुखतम सिद्धानों का सम्बन किया गया है।50

इसी प्रकार जन्य दर्शन-प्रणालियों में भी परस्पर बहुत अधिक विरोध नहीं था। उनका बन एकमाथ लग्न बांकर-वेदान्त था। विशेष कर से वे उनकी जगह के कि पान्य सम्बन्धी करूपना तथा माथा की अनिर्वाच्यता के सिद्धान्त से असहमत थे तथा उनकी अन्यावहारिकता पर उन्होंने तीके प्रहार किये। किन्तु आरम्बर्थ यह है जि शंकर के प्रति विरोध का स्थर जिनना अधिक तीब हुआ इसके सिद्धान्य को उसनी ही अधिक लोकप्रियता मिली और आज भी णांकरा-देव प्रणाली संगवतः नर्याधिक प्रतिदित्त लोकप्रिय प्रणाली है।

## सन्दर्भ एवं टिप्पणियां

विभूति प्रसवं त्वन्ये मन्यन्ते सृष्टिचिन्तकाः ।
स्वश्वमायाग्रस्येति सृष्टिग्त्यैविकल्यिता ॥
इच्छामात्रं प्रभोः सृष्टिरिति सृष्टी विनिश्चिताः ।
कालान्त्रसृति भूतानां मन्यन्ते कालिन्तकाः ।

भोगार्थं सृष्टिरित्यन्ये क्रीडार्थमिति चापरे । देवस्यैय स्वभाषो यमाप्तकामस्य का स्वृ ।। गौ० का० 1:7-9

- 2. ईश्वरस्यात्मभृते डवाविद्याकियाने नामरूपे तत्त्र्यान्यत्वाभ्याम् अनिर्वचनीये संसारप्रपचर्याजपूने "ईश्वरस्य मायाशिक्तः प्रकृतिरिति च श्रुति-स्मृत्योरिभलपेते । शां० भाः० 2:1, 14
- 3. अतरच कृत्स्नस्य जगतो ब्रह्म कार्यत्वात् तदनन्यत्वात्

गांo माo 2: 1, 20

- 4. न हि सदसती: सम्बन्ध: मांड्क्योपनिपद, शां० भा० 2: 7
- 5. कार्यम् आकाशादिकं बहुप्रपंत्रं जगत् कारणं परं ब्रह्म, तस्नात् कारणात् परमार्थतोऽनन्यत्वं व्यतिरेकेणाभावः कार्यस्वावगम्यते ।

बां० भा० 2: 1, 14

- 6. श्वेता० उपनि० 6:19
- 7. ब्रैडले : अपीएरेन्स ऐण्ड रियलिटी, पु० 204, 413
- 8. डॉ॰ राष्ट्राकृष्यन, भारतीय दर्शन, 2, पु॰ 567-68
- 10. शां० भा०, 2: 1, 28
- 11. परिणानो नाम उपादानगमसत्ताकार्यापत्तिः, विवर्तो नाम उपादान-विषमसत्ताक कार्यापत्तिः। वेदान्त परिभाषा, 1
- 12. नासदूषा न सदूषा माया नैवोभयात्मिका ।
  सदमद्चाम् अनिर्वाच्या मिथ्याभूता सनातनी ।।
  (सूर्यपुराण, सांख्यप्रवचन भाष्य, 1 : 26 में उद्धृत)
- 13. शां० भा० 1: 4, 3
- 14. अप्रमाणं शुद्धमेकं समभवद् अथ तन्मायया कर्तृ संज्ञम् ।

शतश्लोकी, पृ० 24

- 15. निरतस्या लायंगस्यास्य अनिनर्मायाग्निमस्तितवत् । पत्रदशी
- 16. ईश्वरस्य मायाजनितः प्रकृतिः। शां० भा० 2: 1, 14
- 17. विद्यारिनका हिना बीजगरिकरव्यक्तमब्दिनिर्देण्या नदेनद् अव्यक्तं कर्ना द् आ पान सञ्चनिर्दिष्ट क्वनिष्ट् अक्षरणव्योदित व्यनिन्हावेति स्चितम्। दां० भा० 1: 4,3
- 18. इबेता० उपनि० 4-10
- 19 जन्माद्यस्य यतः

- 20. अविद्यानहित ब्रह्मोपादानं जगन् ब्रह्मण्येवास्ति तत्रैव च लीयते । बाचस्पति मिश्र, भामती 1 : 1.2
- 21. न हि नानाविध कार्ये क्रियाविशान्मकत्वं नत्प्रमवककतयात्मकत्वं वा जिज्ञास्य-विद्युद्ध ब्रह्मान्नर्गनम् भविनुं अर्हनि । पं० वि०, पृ० 205
- 22. सृष्टेश्च स्वोपाधी अभावतपायृत्तः तान् सर्वे च नोपाधिकधर्माः स्वाथा-योपाधी अवाध्यतया नत्या भवन्ति सृष्टिरपि स्वरूपेण न वाध्यते किन्तु परमार्था सत्यत्वांशेन । पं० वि०, प्० 206
- 23. वहीं, पृ० 212
- 24. सर्वेज्ञात्मा मुनि सं० शा० 1: 332, 334
- 25. उपादानव्यतिरेकेण कार्यस्य अतिस्यणान् अद्विनीयता ।
- 26. वहीं, पृ० 232

पं० वि०, प० 221

- 27. जां० भा० 115
- 28. श्री भाष्य, पृ० 444, 454 (वस्वई संस्करण)
- 29. रूथ रीना, द कॉन्सेप्ट आफ माबा फ्रांम द वेदाज टूद ट्वेंटियथ सेन्चुरी, पृ० 22
- 30. राष्ट्राकृष्णन, भारतीय दर्शन 2, पृ० 753
- 31. परमात्मिमनोऽन्यशक्तिस्तदिमनः सनातनस्तदंशभूतोऽनादि कर्मात्मका विद्यावृत धर्माभूताज्ञानो जीव क्षेत्रज्ञादि शब्दाभि-धेयस्तत्प्रत्ययाश्रय इति । वे० त० बो०, पृ० 12
- 32. जिस प्रकार हेगेल को मिस्टिसिज्म का जन्मजात शत्रु कहा जाता है, उसी प्रकार मध्याचार्य को शंकर का जन्मजात शत्रु कहा जा सकता है।

चक्रधर शर्मा, ए क्रिटिकल सर्वे आफ इण्डियन फिलॉसफी, पृ० 372

- 33. यच्छ्न्यबादिनः श्न्यं तदेव ब्रह्मवादिनः । तत्त्वोद्योत, पृ० 245
- 34. भागवत् तात्पर्यं
- 35. यो यन् विनक्षण प्रत्येति स तत् प्रतीतिमान् यथा घट विनक्षणः पट इति प्रतीतिमान् देवदत्तो घट प्रतीनिमान् इत्यनुमानात्

न्यायसुघा, प्० 57

- 36. निक्नाच्याद् इति चेन् तर्हि तद्यैलक्षण्यं नाम सीपाख्यानत्यम् एव ।
  - वही, पु० 58
- 37. अन्ययाख्यातिवादिभिरधिष्ठानारोष्योक्ष्मभोरपि संसृष्टरूपेणैव असत्त्वं स्वरूपेण तु सर्वम् इत्यंगीकृतम्। न्यायसुधा, पृ० 58
- 38. न्यायसुधा, प्० 59

- 39. डॉ॰ सुना॰ दासगुष्त, भा०द०इ० 4, पृ॰ 394
- 40. रूपकृत 'उज्ज्वन नीलमणि' में भक्ति का निरूपण किया गया है उससे इसके इसी स्वरूप पर प्रकाश पड़ता है।
- 41. ते च स्वरूपशक्ति मायाशक्ति परस्परिक्द्धे तथा तयोवृत्तियः "एवं परस्परिक्ट्डा अपि बङ्खयः तथापि तामाभकं निधानं तदेव ।

षट्सन्दर्भ, पू० 59

- 42. बांके हि सर्वेषां मणिमन्त्रादीना शक्तयः अचिन्त्यज्ञानगोचराः अचिन्त्य वज्ञानं कार्यान्यथानुषयान्ति प्रमाणकं तस्य गोचराः सन्ति । पट्सन्दर्भ, पृ० 63-64
- 43. पट्सन्दर्भ, पु० 71
- 44. वीयने अनया इति माया यच्येन राक्तिमात्रमपि भण्यते, बही, पृ० 71

45. वही, पु० 73-74

46. आकाशनव्यादिभूता ""वदार्थग्राहिप्रत्यक्षम् ; सास्त्रं तु प्रत्यक्षाच-परिच्छे सर्वान्तरात्मत्वनत्यत्याद्यनन्त विशेषण विशिष्टब्रह्मस्यरूपा ""विषयम् , इति शास्त्रप्रत्यक्षयोर्ने विरोधः"

वेदार्थसंग्रह, पृ० 87

- 47. देशान्तरकालान्तरमम्बन्धितयानुभूनान्यतस्यदेशकालयोरभावितपत्तौ न विरोधः । श्रीभाष्य 1: 1,1
- 48. मावाचादिमते अधिष्ठानज्ञानस्य अन्तः करणवृत्तित्वेन सत्यत्वान्न दोष-जन्यत्वम् । न्यायसुद्धा, पृ० 55
- 49. तत्र व्यावहारिकस्य प्रपंचस्य सदमद्विलक्षणस्य सद् विलक्षणत्वाद् उपपन्नं श्रुत्यादिना मिथ्यात्व नमर्थनम् असद्विलक्षणस्यात् तद्-अन्तर्गतस्य प्रमाणादेः नाधकत्त्वं च इति । न्यायमुधा, पृ० 35
- 50. द्रष्टक्य मुरेन्द्रदास गुप्त, भारतीय दर्शन का इतिहास, 4, पृ० 92-93

# माया, अविद्या, विकल्प, अज्ञान तथा अन्य सदृश अवधारणायें

माया की जहां सृष्टि-व्यवस्था में विशिष्ट भृतिका है, वहीं जगदाभाम की प्रताित अथवा विश्ववोध-व्यापार में भी उसका महत्त्वपूर्ण योगदान है। भारतीय दार्शिक प्रणािलयों में आन्त जान को लेकर पर्याप्त जानी हुई है। यस्तृतः निरपेक प्रत्यववादी प्रणािलयों ने उनके माध्यम से अपनी परः चत्ता की एक-मावना को सिक्क करने का प्रयान किया है। नाया अथवा अज्ञान को इसी श्रामक जान की प्रतिनिधि अवधारणा स्वीकार किया गया है। जहां अईतवादी तथा नाध्यभिक एवं योगचार बौद्ध उसे प्रतिवेधमूलक तथ्य अवा अन-वेतना मानकर जलते है वहां जैय निरपेशवादी श्रामक जान का अन्तित्व नहीं स्वीकार करने । वे ऐसे जान को अपूर्ण जान कहते हु। पारिभायिक पदा उली में माध्यमिकों ने इसे अर्थत वाति कहां है, योगचारों ने आत्मवादि तथा जाकर वेदानी दसे 'अगिर्वचनीन क्यानि' का नजा देता है। जियाद्वयक्षद में इसे 'अपूर्ण यावि' कहां गया है। इसी: अज्ञावमूलन आत का क्यान्त के लिए विश्व प्राचितों ने अपने अपने दिसे ज्ञावमूलन आत का क्यान्त के लिए विश्व प्राचितों ने अपने अपने तथा स्वाप्ता के तथा प्राचित्र स्वीच माया के साव्य उनके साद्वय का आकलन करेंगे।

### माया एवं अविद्या

नाता तथा अविद्या वेदान्त ज्ञान्त के सारभृत तस्त्र हैं। वे परस्पर इतना घित्र उप ने तस्त्र हैं कि एक पर विचार किए विना दूसरे पर विचार काना गंभन नहीं। उपनिपदों में अविद्या शब्द अधिकांजन: अज्ञान के लिए प्रमुक्त हुआ है और वह व्यक्ति रूप विचयी के ज्ञान से निन्त है। भाचार्य शंकर इसे तार्किक विधि के रूप में निक्पिन करने हैं जो मानवीय सन की सीमितना का निमीण करनी हैं। शंकर की कृतियों में ऐसे वाक्य आते हैं जिनमें अविद्या को आनुभविक जगत् का कारण प्रतिपादित किया गया है।

जगन् के आभास रूप होने का कारण बुद्धि के स्वरूप के अन्दर खोजना चाहिए, ब्रह्म के अन्दर नहीं । छोटे ने लेकर बड़े सभी पदार्थों में ब्रह्म सम्पूर्ण तवा जविभक्त रूपेण विद्यमान है और नानात्व की प्रतीति बुद्धि के कारण है जो देश-काल और कारण-कार्य के विद्यान के अनुसार कार्य करती है। ब्रह्मसूत्र के भाष्य की प्रतावना में शकर कहते हैं कि अविद्या की णक्ति हमें जीवन रूप स्वष्न में उतारती है। इन्द्रियातीत तथा जीकिक वृष्टिकीणों को परस्पर मिला वंन की प्रवृत्ति अथवा अध्यास, कितना भी आन्तिमय नयों न हो, मनुष्य के मस्तिष्य के लिए स्वाराविक हैं। शंकर के अनुसार वह हमारे वोधग्रहणकारी तन्त्र का परिणाम है। अनुभव के विषयीनिष्ठ पक्ष की परीक्षा के द्वारा शकर नकं करने है कि हम यथार्थ सत्ता का ज्ञान तब तक नहीं प्राप्त कर नकते जब तक हम अविद्या में फीने हैं। अन्तर्दृष्टि रूप ज्ञान के साधन से पतन होंगे का नाम अविद्या है तथा यह परिणित आत्ना की मानसिक विकृति है, जिसके कारण दैवीय सत्ता सहस्रों भिन्त-भिन्त अंशों में बट जाती है। प्रकाश के जभाव का नाम अन्धनार है। इयुनन अविद्या की 'हमारे ज्ञान का जान्तरिक ब्रुंचला-पन<sup>93</sup> भानता है। पश्चिम मानो ज्ञान का जनाय है प्रथम विविश्व या भ्रान्ति-सय ज्ञान है। । सम्मा केनल निर्वधान्तक ही नहीं किन्तु नावात्मक रूप भी है। शंकर के इस तर्कपूर्ण कथन कि अविद्या का गंचन नवके ऊपर है, का आशय यही है कि गीमित होना एक तथ्य है। इर व्यक्ति यह नमझता है कि उसे सभी वातों का जान नहीं है।

जैसाकि पहले कहा गया उपनिषयों में अविका जब्द केवल अज्ञान के लिए अवबहूत हुआ है। अंकर की प्रणाली में उसे नानवीय पर की परिनन्तता को जन्म वेन वाली तार्किक विधि नाना गया है। उसकी उत्ती उन्हें प्रहण्य की भाति अभावम्लक नहीं है क्योंकि हमें इसकी प्रतीति हाते है। यह एक यथार्थ और निर्मेश नत्ता कप वस्तु भी नहीं, क्योंकि अन्तर्दू कि के जान से उसका नाश हो जाता है। यदि यह उसत् होनी तो यह किनी पदार्थ की उत्पादक पहीं हो सकती थी, और यदि यन् होनी तो इससे उत्पाद अनुशो की जत्ता भी यकार्थ होनी ने कि जानान पान । अह न तो यकार्थ है, व हा नाममान ह और न यह दोनों ही है। उसे ब्रह्म के नाथ सम्बद्ध नहीं किया अ सम्वाव व्योंकि ब्रह्म का स्वकृप तिल्ल का अधिकान मानने के पन्न में नहीं और वाचस्पति निश्च के अनुसार यह व्यविक में बंदी हो राज अधिकान मानने के पन्न में नहीं और वाचस्पति निश्च के अनुसार यह व्यविक में वं नहीं राज वहनी। यह कहना कि वहर तिन ब्रह्म में अधिका के आवासस्थान है एक अर्थहीन निष्कर्य है। प्रश्न पह है कि ब्रह्म में अधिका के विचा परिवर्तन हो ही कैसे सकता है? रामानुन का आक्षेप है कि हमें प्रत्येक

आत्मा के लिए एक भिन्न अविद्या की कल्पना करनी होगी, अन्यया एक व्यक्ति की मोक्ष प्राप्ति अन्यों पर भी लाग हो जायेगी। निष्कर्ष रूप से हम कह नकते हैं कि जिवद्या आत्माओं की भिन्नता का ज्ञान तो रसती है, किन्तु यह उसका कारण नहीं है और इसीलिए उसका समाधान नहीं कर सकती। शंहर कहते हैं, 'हम गर्भकार करते हैं कि ब्रह्म अविद्या की उपज नहीं है, जनवा स्वपं श्रांत भी नहीं हैं, किन्तु हम यह भी नहीं मानते कि अन्य कोई भ्रान्त चैतन्ययुक्त प्राणी ब्रह्म के अतिरिक्त है जो भजान को उत्पन्न करने बाता हो सकता है। '8 संक्षेप गारीरणकार के मत में 'भेदलस्य परमबुद्धि अधिका का आश्रव तथा विषय है। '? इयुसन के अनुवार 'यथार्थ में केवल एकमान ब्रह्म के अनिरिक्त अस्य कुछ है ही नहीं। यदि हम इन प्रकार की कल्पना करें कि हम इस जगत में उसके विकार का प्रत्यक्ष करते हैं तो यह व्यक्तित्यों के अनेकरन में उसका भेष अतिचा के अपर गायित है। ित्तु यह होता की है ? हम क्यों कर एक परिवर्षत तथा अनेवाला को देवागर अद्यक्ति यशार्थ में एक गाव ब्रह्मा की सन है, अपने को धोरतः येते है उस प्रका के अपने हमाने ग्रन्थकार प्रकाश नहीं अन्ति । शंकरोत्तर क्राप्त्याकार प्राय: एस बाव को वर्व कार कर लेते है कि आस्ति में दाल के जानी अविद्या की गरित के उत्पत्ति का कोई भी बनाधान सम्मन्त्री है। यह विश्वा ज्ञान की अनर्ग है और मृत्भृत स्वयम बहा के नित्य स्वायी तथा निरपेक्ष भाग के रहते हुए भी विसी न किसी प्रकार रोतिक कितल में प्रकट हो गई है।

जैसे हैं से बाना है कि नाता तथा आंधारा में तारिकार दृष्टि से येद कथा है ? जब इस विषय पान के दृष्टिकोण में नमस्या पर दिचार करते हैं तो हम 'माया' जब्द का प्रयोग करते हैं किन्तु (यपना पर, की दृष्टि से निर्ण, ण करते पर उसी दस्तु के निए उस अविचा जब्द प्रमुक्त करते हैं। जिस प्रकार बहा और आहना एवं हैं हसी प्रकार साथा और अविचा एवं ही है। जो बस्तुनः एक हैं एमें विकास पानार देखा की जो नानवीय परिचयक की प्रवृत्ति हैं, बर्श अविचा है और वह सभी व्यक्तियों में समान क्यारे उपनव्ध होती है। जकर कर विचा जी तात करते हैं तो उनका नानवी किमी, व्यक्ति विकास ने नहीं होता। बह व्यक्तिव्यक्ति एक ऐसी श्रांति हैं थे। पारे व्यक्ति स्वान करते हैं तो उनका नानवी करते हैं। ज्ञानसम्मादन का हमारा नन्त्र ऐसी बस्तुओं के नम्बन्ध में काम करता है ज्ञानकी रचना पहले से हो चुकी है एवं जिनका हम प्रत्यक्ष ज्ञान तो प्राप्त करते हैं किन्तु जिनका निर्मय हम स्वयं नहीं करते। इस जगन् की सृष्टि ईस्वर ने उस व्यवस्था के अनुसार की हैं जिसका विवरण श्रुति में हैं और जिसे हम भी उस व्यवस्था के अनुसार की हैं जिसका विवरण श्रुति में हैं और जिसे हम भी

देखते हैं। 9 माया के दोनों ही एप हैं — विषयीनिष्ठ तथा विषयनिष्ठ एवं व्यक्तिगत तथा व्यापक । यह वह वस्तू है जिसके अन्दर से बुद्धि तथा विषय-निष्ठ जीवन से सोपाधिक रूप की उत्पत्ति होती है। यदि यह शक्ति जिसके कारण यह प्रतीयमान जगत अपने को यवार्थ रूप में प्रस्तुत करता है केवल विषयीनिष्ठ ही हो तो यह केवल कलाना मात्र है और गम्भीरतापूर्वक विचार कर्ने पर इसे जगन का उपादान कारण नहीं माना जा सकता। उस अवस्था में यह कुछ कुछ नांक्य की प्रकृति के नगान होगी और ऐसी स्थिति में यह केवल व्यक्तिगत अज्ञान का रूप नहीं हो सकती। व्यक्तिगत अविद्या तथा ब्रह्म की प्रकृति दोनों एक साथ उपन्न होगों हु। इनमें से किसी एक पर विवार दूसरे से पथक रूप में नहीं किया जा नकता और इस प्रकार अधिया भी परमसत्ता के ऊपर शाश्रित है। काण्ड तथा वर्गभा का भी विवार है कि प्रकृति की भौतिकता हमारे चैतन्य भी बुद्धिनश्यन्तः के साथ-नाथ उत्पन्न होती है। बुद्धि तथा यह बृद्यमान् जनत् एक नाम क्षेत्र उत्तरमा हुए। समा एक दूसरे के अन्दर जीतप्रोत है। लीकिक आत्मा तथा व्यावणारिक उक्त परस्पर निति तथ्य है। अविद्या और प्रकृति दोनों एक समान तिहा है। पर आनुमानिक अपन् से सम्बद्ध है। 10 यथार्थना का वे.-काण जार कारण हाये समान्धी एक हमें जायचा ने ही प्राप्त हुआ है और इस प्रकार के जगत् को हमारे समक्ष प्रस्तुत करते के प्रयोजन की अनुव्यस अधिया में है । लोगर न हो मानसिकताबाद में और न भौतिकवाद में फंगते है। हम पह नहीं कह रहते कि प्रकृति हमारे चैतन्य का गोचर-विषय है और न यही कह नवते हैं कि कालगान आत्मा प्रकृति की उपज है। त्रिपय-निष्ट अनुसय की गंभावना की अवस्थाए ताहिक आत्माय अथवा आहप-चैतन्य की संभावना की अवस्थाएं भी है। हसारे नग इस प्रकार की आसक विधि से क्यों काम करते हैं ? अविया का जस्तित्व ल्यो है. देश-काल और कारणकार्य-भाव वे पक्त जनत् क्यों उत्पन्त हुआ ? माया का अस्तित्व वयों ह ? ऐसे नभी प्रदन उसी एक नगरता को सुलला वे विन्त-भिन्न प्रकार है जिल्ला नमाधान संभव नहीं है। विश्वासन शहना ही किसी न किनी प्रकार से ह्यान की प्राप्त होकर भविद्या के रूप में परिषत हो जाती है, ठीक उनी प्रवार जिस प्रकार ब्रह्म. जो कि विशुद्ध नत् ै, तथभ्रष्ट होकर देश-काल नथा कारण-कार्य-सम्बन्धी जगत् के क्ष में प्रकट होता है, अविद्या के द्वारा ही तुम विद्या तक पहुंचते हैं, जिस प्रकार हम इस आनुभविक जगत् हारा ही ब्रह्म से साक्षात्कार करते हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि अविद्या और माया एक ही मूलभूत अनुभव रूपी तथ्य के विषयीनिष्ठ तथा विषयनिष्ठ पक्ष को प्रस्तुत करती हैं। यह अविद्या इसलिए कहलाती है क्योंकि ज्ञान के द्वारा इसका उच्छेद हो जाता

है, किन्तु विषयनिष्ठ शृंखला माया कहलाती है, इसलिए कि यह सर्वोपरि व्यक्तित्व के साथ-साथ नित्यस्थायी है। अंकर प्रलयायस्था में भी इसका अस्तित्व, स्वीकार करते हैं। सर्वज्ञ ईरवर में, जो अपनी माया पर नियन्त्रण रलने में नमर्थ है, अविद्या का प्रभाव नहीं होता। यदि शंकर यह तह एक भिन्न प्रकार की कल्पना को मान लेते है तो यह केवल आलंकारिक अर्थी में है और वह यह कि ईश्वर के अन्दर वह गिवन है जो एक व्यक्ति के अन्दर अविद्या का नेतृत्व करती है । गांच्य ईंटबर के अस्तित्व में पिरवास नहीं करता किन्तु दश्य नान् जगत की उत्पत्ति एक पूर्वनः विद्यागन अविद्या से बताते हैं जो अनादि करी जाती है। अविद्या बुद्धि का एक गुण है और इसलिए उसका स्थान भी बुद्धि में होना चाहिए और ताकिक दिन्ह से अधिद्या के अनादिस्वरूप की बुद्धि में भी, जो इसका स्थान है, उनके कारण मानना चाहिए। इस प्रकार बुद्धि प्रकृति का ही एक व्यक्त रूप है और प्रकृति मलभूत द्रव्य है। 'विवरण-प्रमेयसब में कहा नया है 'इसमें नन्देह नदी कि अविद्या, चैतन्य का एक दोष है, क्योंकि यह अईक्षमाय के प्रधार्य ज्ञान के नार्ग में बाधक है और ईलभाव को जन्यन्न करती है किन्तू दूसरी ओर इसका एक उत्तम गुण भी है; और वह यह कि यह एक उपादान कारण की सृष्टि करते हैं और इस प्रकार ब्रह्म की पहचान को समझ कर देती है। 11 अनन्त तक पहुंचा के लिए नान्तता एक मोपान का काम करती है।

यकर स्वयं तो उन दोनों की प्रणिवा तथा स्थल्प की बृष्टि से कोई विशेष भेद नहीं करने किन्तु कुछ अशिर्वार अहं नवादियों ने उनके बीच भेद पर बल विवा है। माना जहां एक ओर ईरवर की उनाधि है तुमरी और अविद्या व्यक्ति की उपाधि है। माना जहां एक ओर ईरवर की उनाधि है तुमरी और अविद्या व्यक्ति की उपाधि है। विद्यारण्य के निचार में नाना में ब्रह्म का प्रतिविम्ब ईश्वर कहलाता है और अविद्या में ब्रह्म का प्रतिविम्ब जिसमें रजोगुण तथा नमोगुण भी उपस्थित है जीव कहलाता है। 2 शकर भी इसी मत के पक्षधर है। वे कहते हैं, 'जो नवें कि ब्रह्म है वह विश्वुद्ध प्रतिवन्ध के नाहचर्थ से तब निम्म श्रेणी का ईश्वर बन जापा है जब कोई उनके विवाद में विचार करना है। 13 अविद्या ने स्थुत्पन्न ईर्ण्य की भी शिवार है। यह जमन् ईर्ण्य के नाहिक स्थित्य है अपने देव से स्वस्थ की अभिक्यनित है, यह नमुज्य के नाहिक स्थित्यक के उपर भी सापेक्ष कम ने निभंग है। अवन् के पदार्थ के दोनों स्थ है अर्थान् देव। यस्त्यक के विचार एव मानवीव ज्ञान के प्रस्तुत विवय । ईर्ण्य को जमन् का स्थारी कारण कहा गया है और नो भी यह जमन् जिनका कर्षा ईर्ण्य विद्या है और नो भी यह जमन् जिनका कर्षा ईर्ण्य विद्या है और निर्मित भी कहा जाता है। 14 ब्रह्म एवं नाया विद्या के अन्दर विद्यान है और जमन्

के उपादान कारण हैं। दोनों ही एक सूत्र में आबद्ध हैं, एक यथार्थ और दूसरा विवर्त रूप में इसके मूल में विद्यमान है।

माया एवं विकल्प

विकल्प एक बौद्ध प्रक्रिया है जिसका प्रयोग बोध-व्यापार के सन्दर्भ में किया जाता है। माया के साथ इसका सम्बन्ध उसके अपोहन-व्यापार को लेकर है। अपोहन एक विकल्प प्रक्रिया है जो दो विपरीत स्वरूप बाली वस्तुओं के बीच निश्चय की परिचायिका है, जैसे विह्न एवं अविह्न के बीच अथवा घट बीच निश्चय की परिचायिका है, जैसे विह्न एवं अविह्न के बीच अथवा घट और अघट के बीच। अपोहन प्रक्ति समस्त विकल्प ज्ञान के लिए अनिवार्य होती है।

बौद्ध प्रक्रिया के अनुसार बोध दो प्रकार की बुद्धियों में प्रकट होता है-प्रविचय बुद्धि तथा विकल्पलक्षणग्रहाभिनिवेशप्रतिष्ठापिका बुद्धि। प्रविचय बुद्धि चार प्रकार से वस्तुओं का बोध कराती है-एकत्वान्यत्व (या तो यह या वह) का विवेचन करके, उभयानुभव का विवेचन करके (दोनों या दोनों नहीं) अस्ति-नास्ति का विवेचन करके तथा नित्यानित्य का विवेचन करके। पर वस्तुतः प्रपंचों के बारे में इन चारों में से कोई भी प्रकार पूरा नहीं बैठता। इसरी प्रकार की (विकल्प) बुद्धि मन की उस प्रवृत्ति में निहित है जिस कारण वह बैविध्य उत्पन्न करता है तथा उनको अपने परिकल्पों द्वारा किसी एक बौद्धिक, तार्किक आनुपूर्वी या क्रम में कत्तां, कर्म, विषय, विषयी, कार्यकारण आदि, के सम्बन्तों में विठाकर रखता है। जिन्हें इन दोनों बुद्धियों के व्यापार का जान है वे आनते हैं कि बाह्य भौतिक जगत् की कोई मत्ता नहीं है और यह केवल मन के अनुभव के रूप में आभासित अथवा प्रतीत होता है। जल कहीं नहीं ह -- यह केवल स्नेहारिमका ऐन्द्रिय मानस प्रवृत्ति है जो बाह्य पदार्थ के रूप में जल की कल्पना करती है, ताप अथवा गक्ति की ऐन्द्रिय कल्पना अग्नि की निर्मिति कर लेती है तथा गति की ऐन्द्रिय कल्पना वायु की निर्मिति कर लेती है। इस प्रकार जसत्य में सत्य का अभिनिवेश करने की मिच्या प्रवृत्ति (मिच्यासत्याभिनिवेश) के कारण पाच स्कन्ध प्रकट होते हैं। यदि ये सब एक साथ प्रकट होते तो हम कारण-काथ सम्बन्ध नहीं मान सकते थे। यदि ये एक के वाद एक के क्रम में प्रकट होते तो इनमें परस्पर कोई सम्बन्ध न होता वयोंकि उन्हें एक सयुक्त रखने का कोई साथ नहीं होता। अतः न तो कोई पदार्थ उत्पन्न होता है और न नष्ट होता ह। यह तो हमारी निमित्यात्मक कल्पना ही है जो प्रत्यक्षीकृत वस्तुओं का द्रप्टा या प्रत्यक्षकर्ता के साथ वस्तुओं को उनके सम्बन्धों महित पंदा कर देती है। यस्तुओं को ज्ञात रूप में अभिहित करना भी एक परम्परा (व्यवहार) मात्र है। जो भी हम वाणी द्वारा कहते हैं वह बाग्विकत्प है। वह यथार्थ नहीं है। वाणी में किसी भी पस्तु को कार्यकारण सम्बन्धों में बांधे बिना हम अभिहित नहीं कर सकते, किन्तु इन बातों में कोई भी सत्य नहीं है। परमार्थ को वाणी द्वारा अभिहित नहीं किया जा नकता।

श्वास्ता-बोध के लिए जो सात स्थितियां विज्ञानवादियों ने प्रतिपादित की है, उनमें वस्तुतः विकल्प की धारणा का ही सकेन है। विज्ञानवाद अथवा योगाचार का उल्लेख कुमारिल तथा अंकर आदि प्रमुख दिन्दू विन्त्रकों ने किया है। यह बौद दर्शन की एक प्रमुख जाला है तथा श्वास्त्रवादियों से बहुव जिल्म नहीं है। इसके अनुसार नगस्त धर्म (गृथ और नार) अज्ञानी करितव्य की कृतिम उपज हैं। बाह्य जगन की कोर्च गत्ता नहीं है अब. हम उनमें किसी गति या जीवन वी कल्पना नहीं कर नगते। उनका निर्माण हमारे द्वारा पि होना है और हमें ही "यह विद्यमान है" ऐसा नोट हो जाना है (निर्मित प्रविभोही)। 15 हमारे पन में दी क्रियाए होती हम-एक भी यह वो प्रवास करती है (ग्रांति विज्ञान), दूसरी यह को उन्हें कःल्पनिक निर्मित्वों में नन ती (वस्तु प्रतिकल्प विज्ञान)। वे बोनों वत्याप परस्पर संबद्ध, निर्मेर और अविभाग्य है (अभिन्न लक्षण, करती कोर्मा परस्पर संबद्ध, निर्मेर और अविभाग्य है (अभिन्न लक्षण, करती कोर्मा परस्पर संबद्ध, निर्मेर और अविभाग्य है (अभिन्न लक्षण, करती कोर्मा उनमें परस्पर से व्यापार गोते हैं। इसके अनुसार बर्मुकों की सूल्ला ने समार के जनमें भारत के व्यापार गोते हैं। इसके अनुसार बर्मुकों की सूल्ला ने समार के लिए जिन्ह सान है निर्मों की उत्पर चर्चा की गई, वे इस प्रकार हैं—

- (1) सभी प्यायं अर तेन्य निर्भर हैं और उनका अपना की जिल्ला निर्देश निर्मा के प्रकार की लिल्ला की जिल्ला के प्रकार के प्रकार से भी उनका वर्णन नहीं किया जा सकता। वर्णीत का उनका कोई वक्षण ही नहीं है तो अपना की अवश्रण होती है तो अपना अनिर्धारित होया कि सभी वस्तुएं नक्षण-शुन्य हैं।
- (2) चुकि वे अभाग अशांत् स्वभाव-स्वया से उत्पन्न (स्वाकाना-भागोत्यत्ति) है, अन् उनमें और भाव नृति (भावस्यभावज्याता) ।
- (3) वे अज्ञान अधाव से उपपन्न (अप्रकरित स्वाना, है, कोकि समस्य स्कन्ध निर्वाण में जाकर विलीन हो जाते हैं।
- (1) अजूत दोते हुए भी व प्रवंशों के रूप में संयद प्रतीत होते है, निर्मित उनके स्कन्धों में न तो अप काप में वस्तुमत्य है न वे किसी जन्म ने प्रवह हैं किर भी वे कार्य-कारण-संगत और संबद्ध प्रतीत होते है।
- (5) उनका किसी भी प्रकार विवेचन था वार्थ, ने वर्णन नहीं किया जा सकता (निरिभलप्यंशूरयता)।

(७) दीर्घकाल से हमारी दृष्टि को दूषित करने वाले मिथ्याभास के अति-रिक्त अन्य किसी ज्ञान के द्वारा उनका बोध नहीं किया जा सकता।

(7) हम वरनुओं का कालविशेष और देशविशेष में स्थित बतलाते हैं,

जविक वे ऐसी नहीं है। (इतरेतर-शून्यता)।

इस अकार इस प्रस्थान के अनुपार केवल अभाव का ही अस्तित्व है पर वह भी न तो अनादि है न ही विनाशी। जगत् एक स्वप्तमात्र है, माया है। ऐसी बस्त, जिल्हा न तो भाव है, न अभाव। इसके प्रारे में विद्यमानता का प्रतिपादन मुद्द वस्तिक की कल्पना ही कही जा सकती है।

यह मन उन सिद्धान्त द्वारा प्रतिपादिन इन निकार के विरोध में जाता है कि वस्तुमन्य को नवागत गर्भ (तथता में समान बाले पदार्थ का गर्भ) कहा जाता है और रक्तखों. धातुओं (नच्छों) तथा आयानों (ऐन्द्रिय धिषयों) के आभान देते दोणों से हक लेते हैं। इन प्रवार यह शिद्धान एक सार्वभीनिक भानमा को हैं अस्तिम नन्य रुक्तकार करने वाले नन के निकट पहुन जाता है। इन विरोधामान का दिराकरण संकार गर सून में इन प्रवार किया गया है कि तथागतगर्भ को ही जग्म बस्तु सत्य बतलाना केवल एक एडजिल्का मान है जो उन अविश्वा को सन्तुष्ट करने के लिए दी जाती है जिनके लिए नैराक्तम सिद्धान्त की रक्षता असह्य है। 17

बोधिस्तवों द्वारा निवि प्राप्त करने के लिए चार प्रकार के ज्ञान वननाये सर्थे है—

- 1. स्वचित्तदृश्यभावना
- 2. उत्पादस्थितिभंग विवर्जना
- 3. बाह्यभावाभावोपलक्षणता
- 4. स्वप्रत्ययार्थज्ञानाधिगनाभिन्नलक्षणता ।

एसमे से प्रथम का अर्थ है कि नमस्त बस्तुएं केटल क्लि में. करपना माध है। दूसरे का अिप्रता है कि चूंकि बस्तुओं में कोई सार नहीं है अतः उनकी छत्ति. कि कि वाल्य की हस्यमा की की ना नवते। तिसरे का ताल्य है कि पाल्य बस्तुओं का भाव तथा प्रभाव तथा है। उनका आश्रव नह है कि यह सब उपलक्षण मात्र है, एक मृगत्तुका के नमान है। यह वा ना की ही उपज है जो इस नव विधिष्ठपन को पैदा करती है, उनका प्रत्यक्ष कराती है। नाथ हा प्रभिष्ठाय है वस्तुओं के स्थभाव के जान का अधिनम।

र्यरवाद बाद प्रस्तान में इन ध्वानों (ज्ञान के साधनों) का कुछ नित्त रूप में वर्णन किया गया है। पर वहां पर इनके नान है—(1) बालोप वारिका (2) अर्थप्रविचय (3) तथनालम्बन तथा (4) तथागत। प्रथम ध्वान श्वाचक और प्रत्येक बुद्ध नगाने हैं। इसमें पुद्गल-नैरात्म्य सिद्धान्त पर ध्यान लगाया जाता है, ये मानते हैं कि यह सब क्षणिक, दुःख एवं अगुद्ध है। इस प्रकार प्रारम्भ से समाध्ति तक ध्यान लगाते हुए साधक उस स्थिति को पहुँच जाता है जहाँ उसे संज्ञा नहीं रहती (असंज्ञानिरोधात्) तब इसे बालोपचारिका ध्यान (भिक्षुओं का ध्यान) कहा जाता है।

इसरा ध्यान इससे आगे की स्थिति है। इसमें यह ज्ञान हो जाना है कि आहमा नहीं है, माथ ही यह भी कि न तो गांमारिक पदार्थों की नत्ता है न ही ान्य सिद्धान्तों की । कोई भी **धर्म** जो आभासित होते हैं उनकी सत्ता नहीं है । इसे अर्थप्रविचय इसलिए कहते है क्योंकि इसमें नाधक वस्तुओं के वास्त्यिक अर्थ की बोज करते हैं। तीसरे में बृद्धि यह सहसूस करती है कि वस्तुओं की नत्ता नहीं है, आत्मा तथा आभाग सब कुछ नहीं हैं। वह निद्धान्त भी कृत्यना की उपत्र मात्र है ीर अन्तत: तथा। में बिलीन हो बाता है। इसीलिए उसे 'वयतालम्बन' वहाँ ग्या है क्योंकि तथता को ही बाधार नान हर एह कलता है। नौधा नथा अन्तिम ठ्यान वह स्थिति है जहाँ मन तथना में उन प्रकार विश्वास्त हो जाना है कि प्रयंत्रों का अनस्तित्व एवं अविजेयस्य पूर्णनः ज्ञान हो जाना है। निर्वाण वह स्थिति है जिनमें ज्ञान के रूप में प्रकट होने वाली ननी वायनायें नष्ट हो जानी है और बुद्धि, जो ज्ञान नेपा प्रत्यक्ष द्वारा आणानों एवं मिथ्या वस्तुओं की प्रतीति कराती है, कार्य करना बन्द कर वेशी है। इसे मृत्र नहीं कहा था रकता. स्थोंकि नृत्यु के बाद तो पुनर्जन्य की संभावता हो आतंर है। इसके बाद ऐसा नहीं होता। इसे बिनाग भी नहीं कह सकते, को कि संस्कृत बस्तु जो का तो विनास हो सकता है। इस प्रकार वह मुटा और विनास दोनों े जिलाजा (। तह श्रावकों तथा प्रत्येक बुद्ध के निर्वाण से भी यिलक्षण है, ग्योंकि वे तो उप स्थिति हो ही निर्वाण कह देने हैं जब विनामी पस्तुओं की क्षणिकमा जोए दु:बत्य का आजास होने के कारण वे पदार्थी से बनासकत हो जाते हैं और उन्हें मिथ्या ज्ञान नहीं होता ।18

इस प्रकार एन निष्ठास्त के अनुसार बस्तुओं का कोई आधार अवता कारण नहीं है! जब इस करने हैं कि जगन् गाया अवना अस है तो उसका नसे बड़ी शंता शाक दसका कोई आधार हा कारण नहीं है। पदाओं की जो उत्पत्ति, स्थिति और विसाध दृष्टिगोचर होता है बह बिद्युष्ट कण्पना (दिनस्त्र) की उसक है। जनादि मूल कासनाओं है बिद्युष्ट कल्पना के रचनात्तक क्रिया-कलामों से अलग होना ही तण्ला है। 19 तथना की स्थित कारण ने पृथक नहीं है। जब माथा के निर्माण का कन बन्द हो जाता है तो तथना ही नाथा का स्थान ले लेती है। इसीलिए कभी-कभी इसे 'चित्तविमुक्त' अथवा चित्त से अलग कहा गया है, क्योंकि यह सर्वकल्पनाविरहित होती है।

प्रत्यिज्ञा दर्शन ने चूँकि बीढ़ों के अणिकपाद के सिद्धान्त को आधिक रूप में (आभास के रूप में) स्वीकार कर लिया है, अतः उस दर्शन में इस अवधारणा का विनियोग एक प्रकार से अर्कमलक परिणाम ही वहा जावगा। 20 इसे इस दर्शन की प्रक्रिया में गुणमवी सृष्टि के साथ संदद्ध किया गया है। यहां भी उमें एक साननिक प्रक्रिया ही माना गया है। इसका बाह्य जगत से कोई सम्पर्क नहीं होता।

जनात्तर प्रक्रम की समाधित के पहचान् अब शसुद्ध सुधेट के शिवण्याना श्रीकृष्य का नण दिन पारस्थ होना है तो वे मूलप्रकृति में पुनः शोभ उत्पन्त करके एकतत्त्व को प्रकट कर दने । उसमें प्रकृति के परिकामी हारा गुणो में जिपलता जा जान से सर्वप्रकार मलप्रकृति अस्तः करणों के रूप से प्रकार होती है। उनसे भी सबसे पूर्व सन्दर्भणप्रधान गरत् तत्त्व प्रवट ही जाता है। उसे हं द्वितर मा कन्ते है। अपनी मण्डला के जारण यह प्रागानी मण्डि है किस्ति बस्तु ों के प्रीविधा को ग्रहण कर सकता है। यहां तक कि प्रतस्व रुक्त प्रमाता भी इसके कीलर प्रतिविध्यत हो जाता है। प्रमाता के प्रतिविध्य को भारत परती हुई बुटि प्रभातृत्य के एन प्रतिबिम्बात्मक सम्बन्ध से चेतन र्कर्मा प्रकास हो। लगमी है। बुद्धि तत्त्व एक करण तत्त्व होता है। बुद्धि अपने भीतर प्रकिथिन्यित विषय को पुष्प के प्रति प्रकाशित करती है। बुद्धि ही इस इतिविधिता विषय के नामस्य की करपना का नाधन बनती है। इस प्र ः निविता नाम द्वारा निवित्त रूप में प्रनय वस्तु का रपण्ट जान पुर हो असे देते है। प्राप्त को प्रशासित करते में सहापट बृद्धि जान तथा नारमपुर स्वारण साध्य को उन है है है, नाय-नाथ किया का माधन भी बन का । : । इस विपय के की निश्त न तोने तम भी अपने भीवर ती विषय की नाम- पार-पण कल्पना के द्वारा उपको उत्पन्न करके उसका प्रकाशन और विगर्शन करा सकती है। इस प्रकार बुद्धि ही पुरुष का सर्वप्रमुख और निकटनम करण है। इनके जिना पूरुष प्रनेत के प्रति कोई भी व्यवहार नहीं कर नकता। बुद्धि बन पादिक सृष्टि ने पुरुष के भी तर रह कर ही काम करती है। अतः उसे जलाः कहां है। यह बाह्य निषयों को बक्ष आदि बाह्य करणी की सप्राचना के विना प्रकाशित नहीं कर सक्ती। इसी प्रकार पहेंकार आर यस भी अन्तः तरण कहनाने हैं। इस प्रकार विनव के नाप रूप करवना से विधिष्ट सुस्यव्ह और निश्वयात्मक ज्ञान के प्रति प्रमाता का साधन उसकी निश्वया-तिमका सक्ति ही उसकी बुद्धि होती है।

पुरुष को अपने शुन्यात्मक स्वरूप 'अहं' का जो अनुभव (अहं प्रत्यवमर्श) होता है, वह भी कल्पनाजन्य ही होता है। गरीरादि के विषय में 'अहं' की अनमति नो स्पष्ट ही विकल्पमत्री होनी है। वा बाद नथा असीन चैनन्य की अनुमृति तो सदैय विकल्पहीन ही हुआ करती है । अतः निविकल्प वाजातकार तो वस्तृतः शद्ध चैतन्य की प्रकाशमानता को ही कहा जा नकता है। उस माक्षात्कार में न ही बन नहायक इन नकता है और न ही बुद्धि । व्यावहारिक विषय-ज्ञान में जब इन्द्रियों के मार्ग ने जिल्ल पर विषय का प्रतिविस्व पहना है तो प्रथम क्षण में ऐसा जाभास होता है कि कोई वस्तु है। दूसरे जब्दों में बृद्धि पर अकित इन्द्रिय प्रदत्तीं (सेन्स डेटा) पर चित्त की जी प्रतिक्रिया होती है और वह नमग्र आभामपुँज में से कुछ आभामों का चयन प्रमाता के स्मृतिकोप में पूर्वत: विद्यमान विषयों के संस्कारों के साथ वर्तमान अनुभवकण्ड का तोदातम्य स्थापित करके इन विषयों को जो निश्चित नाम और ऋप देना चाहती है यही बस्तुत: विकल्प की प्रक्रिया है। 22 उस क्षण उस बस्तु के विषय में केवल वस्तुत्व का ही आभास होता है। वस्तुतः ऐसा आभास भी वृद्धि की कल्पना से ही होता है। परन्तु इस अन में बृद्धि बस्तु के स्पष्ट और निश्चित नामरूप विद्याप की कल्पना नहीं कर सकती। अतः इस मुध्मतर विकल्प आभास विकल्पमय आमान को व्यावहारिक तथा निविकल्पक ज्ञान कहते है। इस स्थिति में मन बस्तु के विषय में अनेक संभावित नामरूपों की अस्फुट करपना एक साथ करता है। इस प्रकार के अनेक नामरूप कल्पना का उन्तेप करने वाली प्रभाता की मननशक्ति को मन कहते हैं। दूसरे, जब अनेक नामरूप युगलों में से किमी एक पर ध्यान केन्द्रित किया जाता है और उसके विषय में निश्चित निर्णय लिया जाता है तो वस्तु के विषय में निश्चित रूप से ज्ञान हो जाता है।<sup>23</sup> नाक्षात्कार के प्रथम क्षण में चित्तपटल पर प्रतिबिम्बित होने वाला पुँजीभून विण्ड, मानव, पश्, गाय, बैल आदि कुछ भी हो सकता है। इन-इन अंज्ञतः सद्व नाम रूपों की संभावना उसमें हो सकती है। परन्तु स्फूट विकल्प-क्षण में यह निश्चित हो जाता है कि यह पिण्ड एक नाम ही है, इसके अतिरिवत कुछ नहीं ।24 इस प्रकार नाम रूपों का उन्नेष करने वाली मनन शक्ति को जीव का मन और विशेष नामरू,प का निर्वय करने वाली शक्ति को उसकी बृद्धि कहते हैं। विषय के प्रतिविम्ब के इस सविकल्प जथवा निर्धिकरप आभास को जीव के साथ नम्बद्ध करने वाली यक्ति अहंकार कहलाती है। निश्चित एवं अनिश्चित दोनों ही प्रकार की प्रतिछवि बुद्धिपटल पर अंकित होती है। इसी प्रकार बुद्धि या शरीर या प्राण की क्रियाओं के विषय में जीव को यह अभिमान होता है कि मैं करता हूं। 25 फिर उसे शुन्य, प्राण, अन्तः करण

और देह के विषय में यह अभिमान बना रहता है कि 'यह मैं हूँ'। जीव के इस प्रकार के कल्पिन और परिमित अभिमान को उसका अहंकार कहा जाता है। कुछ चिन्तन-प्रमालियों 'अहं' के विचार को हैय समझनों हैं और इसके उत्मारण का उपदेश करती हैं। परन्तु प्रत्यक्षित्रा प्रणाली में 'अहं' को अत्यन्त उपादेय माना गया है। स्वां शिव का वास्त्रविक स्वरूप भी शृद्ध अनीम और परिपूर्ण 'अहं' ही माना गया है। हो उसमें भिन्न विचार अर्थीत् इदन्ता को इस प्रणाली में गण माना गया है। नमस्त विद्व को 'अहं' से समीकृत करना ही जीवन्मुवित है और इसके विषय में 'उदन्ता' का परामर्श ही बन्ध है। श्रीमदभगवद्गीता में 'अहं' के उसी महत्त्व पर प्रकाश डाला गया है।

माया के प्रभाव से पुरुष अहं के उस पारमायिक रूप को नहीं समझ पाता। उसका पारमाधिक रूप तो एकपात्र असीम परिपूर्ण और गुद्ध संवित् ही है। परन्तु जीव तो पहले जून्य को और अगली मृष्टि में प्राण आदि को 'अहं' समझ वैठना है। ये सभी पदार्थ जड हैं अनः इनके विषय में जो अहं-परामर्श होता है वह वास्तविक 'अहं' का न होकर एक प्रकार के कृत्रिम 'अहं' का होता है। इस कृत्रिम 'अहं' के दढ़ विष्वास को केवल अहं न कहकर 'अहंकार' कहा जाता है। मारांश यह है कि माया के प्रभाव से शून्य. प्राण, अन्त:करण और शरीर को ही अहं नमझना और केवल इन्हीं के द्वारा होने वाली क्रियाओं को अपनी क्रियाओं से तादातम्य स्थापित करना जीव का अहंकार कहलाता है। मन और बुद्धि का स्फुट व्यवहार स्वप्न और जाग्रत अवस्थाओं में ही होता है। गाड स्पृष्ति में उसकी गति रुक जाती है। किन्तु अहंकार का सूक्ष्मतर रूप मुष्पिकाल में भी बना रहता है। हां, तुर्यावस्था में उसका भी क्षय हो जाता है। वहां वास्तविक अहंप्रत्यवमणे ही उत्तरोत्तर उद्दीप्त होता रहता है। इस प्रकार कार्यार शैव-चिन्तकों ने विकल्प की विज्ञानवादी प्रक्रिया की लेकर विश्वबोधप्रसंग में गाया के साथ उसकी भिमका की मनीवैज्ञानिक धरातल पर प्रतिष्ठित किया है।

## माया एवं अज्ञान

आंकरप्रणानी में नाया का शाधार अज्ञान को माना गया है। अज्ञान चित् से मंपृक्त है। जहां ज्ञान नहीं है, वहां अज्ञान है। जित् अनादि तथा अनन्त है। अज्ञान भी अनादि तो है किन्तु ज्ञान के द्वारा इसका उच्छेद किया जा सकता है अतः इसे हम अनन्त नहीं कह सकते। इसकी परिभाषा की गई है—'अनादि मावरूपत्वे सित ज्ञाननिवर्श्यत्वम्'। समस्त पार्थिय जगत् इसी अज्ञान के आवरण से आवृत्त है। किसी भी वस्तु के प्रत्यक्ष के लिए अज्ञान का निवारण अपेक्षित है। अज्ञान चित् का अन्यथा रूप है अर्थात् चित् तो अनादि है किन्तु अज्ञान भाव रूप है। भाव का अभिप्राय यहां अभाव का विलोम न होकर अभाव से भिन्नता का सूचक है-- 'अभावविलक्षणत्वसात्रम् विविधितम्'। परन्तु अज्ञान की स्वित अन्य भौतिक पदार्थी की अपेक्षा भिन्न है। अज्ञान को भाव रूप कहन का कारण केवल यह है कि यह अभाव नहीं है। कुछ लोग यह शका करने है कि अज्ञान किसी क्षणिक दीप के कारण आन्ति के रूप में उतान्त होता है अतः यह अनादि नहीं हो नकता। शांकर वेदान्त कहता है कि अज्ञान का कल्पना-त्मक आदिन होते का अभिताय यह नहीं कि यह क्षणिक है। अज्ञान की अणिक तर्मः कहा जा सकता है जबिक इसका केन्द्रिविन्दु मात्रा भी क्षण भर के लिए ी उत्पन्त होती। किन्तु जैसे माया-प्रवाह का कोई आदि नहीं है उसी प्रकार अज्ञान भी अनादि है। जैसे इसका अधिष्ठान चित्रूप ब्रह्म अनादि है यैसे ही बह्म-भन्बन्धी अज्ञान भी जनादि है। चित् ही नारी माना का आधार है। नित पर्वदाभावी है अत: अज्ञान भी सदैव स्थित रहना है और इय प्रकार लनादि है। अज्ञानावरण से प्रत्येक वस्तु आच्छादित है। समस्न अस्पण्टता, अनिविजनका देवी अज्ञान के कारण है। अतः यह अज्ञान न भाव है, न अभाव; य : निरुवसात्पकता से परे हैं। सभी कुछ अस्पष्ट, भ्रान्तिमय तथा अनिज्तित है। यही अज्ञान का स्वरूप है जिसके कारण हम संसार में भाव तथा अभाव की विविध को बचार्थ रूप में नहीं देख सकते। यद्यपि यह अनादि है तथापि इपका पर्य यह नहीं कि इससे मुक्त नहीं हुआ जा सकता। ज्ञान से सभी म्रान्तिमा और मामा दूर हो जाती है ? कुछ वेदान्त-चिन्तक अज्ञान की माया तत्त्व मानते हैं। अनके अनुसार यद्यपि इसकी निश्चित भावात्मक तत्ता नहीं किना वा निविचन कप ने बहु तत्व है जिससे माया नाकार होती है। यह आवणक नती कि किसी वस्तु का आधार-तत्त्व कोई निश्चित सत्ता ही हो। किया भी जवादान कारण के लिए यह आवश्यक है कि मूल तत्त्व का भिन्न अवाथाओं में परिवर्तन नहीं होना चाहिए। यह भी नत्य नहीं कि जिनका भाव है वही तत्त्व अनेक परिवर्तनों में स्थित रहता है। जो भाव के लिए सत्य है वह अभाव के लिए भी सत्य है। अतः माया असत् है, नाया का कारण अज्ञान भी असत है और ये दोनों ही अनादि हैं।

जिस पजान का लक्षण हम यह बनाते हैं कि यह प्रनिध्चित है, इसका न भाव है न जभाव इनको हम प्रत्यक्ष से भी जानते हैं। तर हम यह कहते हैं कि मैं अपने आपको या किसी को नहीं जानता तो हम अज्ञान का प्रत्यक्ष करते हैं। इसी प्रकार जब हम यह कहते हैं कि 'मैं प्रगाइ निद्रा में सो रहा था, मुझे कुछ पता नहीं, तो यहां भी हम अज्ञान की सत्ता को स्पष्ट स्बीकार करते हैं।

इस प्रकार के प्रत्यक्ष में हम किनी निश्चित भाव की कल्पना नहीं कर सकते, न हम किसी निश्चित गुण या रूप की बात कहते हैं और न हम किसी अभाव की कल्पना ही करते हैं। परन्तू फिर भी हम निश्चित बात कहते हैं कि मूझे आपका कुछ पता नहीं है। यहां एक शका उत्पन्न होती है 'मैं नहीं जानता' से किसी अनिश्चित 'अज्ञान' का अर्थ है कि मुझे अमुक वस्तु का ज्ञान नहीं है। यह अर्थ 'ज्ञान' के 'अभाव' ने हैं। इनका उत्तर देता हुआ वेदान्त कहना है कि 'अभाव' में एक निश्चित साब है । अतः अभाव शब्द किसी वस्तु विशेष के गुण धर्म को ध्यान में रखते हुए, उनके न होने का परिचायक है। परन्तु जब हम यह कहते हैं कि 'मैं नहीं जातता' या मुझे इसका कोई ज्ञान नहीं है तो उससे अर्थ एक अनिश्चित, वस्तुर्द्धान अज्ञान से है जिसमें किसी वस्तु विशेष के अज्ञान की संकल्पना नहीं होती । साथ ही यह अनिश्चित अज्ञान भाव रूप भी है, क्योंकि अभाव नहीं है। अभाव रूप न होने से भावत्व स्पष्ट है। परन्तु वह भावत्व अन्य पार्थिव वस्तुनों के भावत्व से भिन्न है क्योंकि यह अज्ञान-भाव क्यल एक अनिश्चित, गुणम्पविहीन न जानने की कल्पना है। अभाय का अर्थ सभी वस्तुओं के अभाव से न होकर विधिष्ट वस्तु के अभाव से होता है। किसी अभाव की चेतना 'उपलब्धि' के लिए आवश्वक है कि वह किसी निश्चित बस्त के अभाव की द्योतक टोनी चाहिए। अतः सामान्य अभाव में विशिष्ट ज्ञान का कोई अर्थ नहीं रहता । सामान्य अभाव से अर्थ होगा किसी भी वस्तु का ज्ञान न होना । परन्तु 'अज्ञान' इससे भिन्न है। किसी वस्तु का ज्ञान होने पर भी अज्ञान स्थित रह सकता है। इस दृष्टि से यह कहना अनुचित नहीं होगा कि जब हम यह कहते हैं कि 'मै नहीं जानता' तो यह एक विशिष्ट प्रकार की प्रत्यक्ष (उपलब्धि) है जो अनिदिननता अथवा अज्ञान का सूनक है। हमारा यह भी अनुभव है कि हम यह जानकर कि इस विषय में हमको निध्वित रूप से अज्ञान है, हम उस अज्ञान ो दूर करने का प्रयत्न करते हैं। अत: यह स्पष्ट है कि अज्ञान का प्रत्यक्ष अभाव के प्रत्यक्ष से भिन्न है। हमारी प्रस्यक्ष चेनना (साक्षी चैतन्य) इस प्रकार की है कि यह ज्ञान और अज्ञान दोनों को ग्रहण करती है, दोनों को है। उनके अनेक क्षी में नमजने में गमर्थ है।

स्याय दर्शन की दृष्टि से एक विशेष प्रकार की शंका उत्पन्न की अभी है कि विशेषण के बिना विशेष्य का ज्ञान संगव नहीं है। वस्तु को जाने विना उसके विश्वय में चेतना में किनी प्रकार का अध्वित नहीं हो सबता। वैशान्त का उत्तर है कि यह कथन साथ नहीं है कि विशेषण के विना विशिष्ट अस्तु का ज्ञान संभव नहीं है। कई स्थितियों में हम पहले अस्तु को देखने है आर फिर उसके गुण तथा स्वभाव को जानते हैं। यहां अभाव एक निध्चित अति- रिक्त तन्त्र न होकर केयत 'भाय' का हो अन्य एप है। इस तर्क से तो नैयायिक भी सहमत होगे कि जब हम यह कहते है कि 'बहा' यह का अभाय नहीं है तो हम किसी अभाय की अतिरिक्त तत्त्व के एप में कल्पना नहीं करते क्योंकि यह हमारे सामने पहले ने ही स्थित है। जिस प्रकार उप वस्तुओं के सम्बन्ध में हमें श्रान्ति हो सकती है जो अस्तित्वमय है, जिनका निश्चित भाय है, उसी प्रकार उन बस्तुओं के सम्बन्ध में भा श्रान्ति उत्तरन्त हो सकती है, जिनका अभाय है। जैसे सृगमरीनिका में जल के अभाय में जल की श्रान्ति होती है। अतः यह मानने में कोई किटनाई नहीं होनी चाहिए कि अभाव भी माया के कारण अनेक हपों में मन को श्रान्त करता है।

'अज्ञान' की उपस्थिति का अनुमान इससे भी किया जा सकता है कि जब हम किसी विशेष नन्दर्भ में उस विषय का अन्त प्राप्त कर लेते हैं जिसके बारे में हमने पहले यह कहा था कि इसको उन सम्बन्ध में कुछ पता नहीं है, तो उस अज्ञान का निवारण हो जाना है। जैसे अधकार में प्रकाश की किरण प्रकट होती है उसी प्रकार अज्ञान अधकार के जावरण को दूर करने वाले ज्ञान के प्रकाश का उदय होता है। उनके अतिरिक्त अज्ञान के कारण ही माया की उत्पत्ति होती है । अज्ञान ही नारी भ्रांति का आधार है । अज्ञान ही माया तत्त्व है। ब्रह्म को हम माया नहीं कह नकते वयों कि वह बादवत अविकारी, अनन्त तत्त्व है। इस अज्ञान के कारण ही वह अपने सत्, चित् और आनन्द रूप मे प्रकट नहीं हो पाता । यदि अज्ञान नहीं होता तो वह हमको सदैव ही प्रत्यक्ष दिसाई देता। यह अज्ञान हमको अपनी 'नाक्षीचेतना' से दिलाः देता है, जो हमें सभी मौतिक वस्तुओं के प्रत्वक्ष में सहायक है। यह सार्धाचेतना हमारे युद्ध 'चित्' से भिन्न है। युद्ध चित् रूप अविद्या के कारण साक्षी चेतना के रूप में प्रकट होता है जिससे हम संसार के माया-व्यापार का प्रत्यक्ष करते रहते हैं। जैसे ही इस अविद्या का नाश होता है शुद्ध चित रूप सिच्चिदानन्द ब्रह्म प्रकट हो जाता है।

अज्ञान का आधार चित् है। चित् प्रकाशमय है। जब मनुष्य की चित्त-वृत्तियां बुद्ध चित् रूप धारण करती हैं तो अज्ञान का विनाश हो जाता है। इसके पूर्व चित् अज्ञान के आवरण में छिपा रहता है। अज्ञान का अधिष्ठान युद्ध चित् रूप है, माया से अभिमून 'अहम्' के पीछे जो 'चित्' है वह स्वयं अज्ञान ने उत्पन्न होता है। परन्तु वाचस्पित मिश्व के विचार में शुद्ध चेतन रूप अज्ञान का आधार नहीं है। अज्ञान का आधार जीव है। मध्याचार्य इन दोनों दृष्टियों में सामजस्य स्थापित करते हैं कि अज्ञान के कारण जीव के द्वारा चिन्मय रूप देखने में वाधा पहुचती है अतः वे इने चित् पर आश्वित होते हुए भी जीवाश्रित मानते हैं। <sup>26</sup>—सह भावना कि 'मैं कुछ नहीं जानता' अहम् भीर साक्षी-चेतना के मयोग से उत्पन्न प्रतीत होती है. परन्तु बास्तव में अन्तःकरण और अज्ञान के निकट सम्पर्क का फल है।

जाग्रन और सुपुष्त दोनों अवस्थाओं में चितु समान एप से विद्यमान रहता है। किन्त प्रगाट निद्रा में अहंकार का लोप हो जाता है। इस अवस्था में अन्तःकरण भीर अहंकार दोनों ही अज्ञान में विलीन हो जाते हैं और केवल आत्मा भीर अज्ञान विद्यमान रहते हैं। पून: जगने पर अंतःकरण के वन्ति के रूप में अहंकार फिर से उत्पन्त हो जाता है और तब यह अहम अज्ञान के प्रत्यक्ष को इन गब्दों में व्यक्त करता है कि मैं प्रगाड़ निद्रा में था, मुझे कुछ पना नहीं था. यह अहंकार 'अन्तःकरण' की वृत्ति है और अविद्या के कारण उत्पन्न होती है। यहां अहंकार आत्मा पर प्रतिस्थापित 'ज्ञान-ज्ञानित' और किया जिलन' के हप में प्रकट होना है। अहम की माया से आत्मा आवृत्त होकर ऐसी प्रतीन होती है कि की सब कार्यों को कर रही है. पर आहमा चित रूप है, अंत:करण का क्रियाशील तत्त्व 'अहम्' पुरातन वासना-संस्कारों से प्रेरित आत्मा पर सवार होकर अलक प्रकार के बेत बेलता है। यह अन्त:करण सन्देत-विवेक के बन्दर्भ में 'मानम' जान की निविवत उपलब्धि-अमता के रूप में 'बुद्धि' और धारणा लक्ति के रूप में 'चित्' नाम ने जाना जाता है। अर्थात् 'मानन' बुद्धि जं.र चित् अंतःकरण के ही विभिन्न रूप हैं।<sup>27</sup> इस अंतःकरण के संयोग में शब चित रूप 'जीव' कहलाता है।

इस प्रकार स्वष्ट हो जाता है कि अजान कोरी कल्पना मात्र नहीं है। सत् के आश्रम पर अजान की स्थित है, नारे प्रकृति-प्रांच में अन्तिनिहत सूल तन्त्र यह अज्ञान ही है। अर्थात् इप माया-प्रवंच का कारण अज्ञान ही है। जुड़ चिन् के द्वारा ही अज्ञान अपने बारनिहक कप में प्रकट होता है। इस माथा-प्रवंच के पेन्हें अन्-चित् कप छिना हुआ है। वह भी इसी अज्ञान की गति से स्वष्ट होता है जब अन्त करण में बुद्ध वृत्ति के द्वारा ही हमें सत्-चित् कप दिवाई देता है। बीद के साथ ही अनादिकाल से अनेक गंगव, धर्म, अर्थम, गंस्कारादि अनेक वृत्ति को धारण करने वाला अन्तःकरण भी तंत्रचन हो जाना है और अंतर अन्य-जन्तान्तरीं से पूर्व सम्कारों के आधार पर नवीन माया-गृष्टि के उद्भाव होना रहता है। इस प्रकार हम देखने हैं कि आंकर-वेदान्त के मालाबाद में अज्ञान एक मूल तत्त्व के रूप में काम करता ह और जग्न-प्रवच के सालाबाद में अज्ञान एक मूल तत्त्व के रूप में काम करता ह और

माया एवं लीला

दार्शनिक जनत् में सृष्टि की व्यवस्था के विषय में जहां अन्य अनेक मत

प्रचिलत हैं, वहीं इसकी सर्जक की लीला के रूप में भी चर्चा की गई है। अके हैत तथा अहैत प्रस्थानों ने अपने-अपने ढंग से इस पर विचार किया है, साथ ही कुछ प्रस्थानों में इस समस्त लीला-ध्यापार को माया से समीकृत करने के प्रवास भी उपलब्ध होते है। मध्यवादियों की दिष्ट में यह पंचभेद की प्रकृष्टता का ही प्रतिकलन है। 25 अत: मध्यवादी यथार्थ दिष्ट में जब तत्त्व की सत्ता एवं स्वरूप को लेकर साकराईन से भिन्न स्थिति की मान्यता स्वाभाविक थी। इनके द्वारा कल्पिन द्वेत आंति नहीं है। 19 विश्व की मण्टि ईश्वर की इच्छा से हुई। आप्तकाम ईश्वर जगत की सुध्टि केवल लीला के लिए करता है। वादि-राजतीर्थ ईश्यर की तुलना उस व्यक्ति के साथ करते है जो आनन्दमग्न होकर नुत्वादि करता है। <sup>30</sup> इस प्रकार इस प्रणाली के अनुसार ईश्वर द्वारा सप्टि के रूप में नानात्व प्रदर्शन अपनी कीडा अथवा मनोरंजन के लिए है। शांकर वेदान्त के अनुसार ब्रह्म की विष्व का कर्त्ता केवल इस अर्थ में माना जाता ह कि यह इसका मलाधार है। यद्यपि चेतना में से जड की उत्पत्ति विचित्र प्रतीत होती है, तथापि इससे ब्रह्म की धारणा का अपनाप नहीं किया जा सकता। ब्रह्म का कर्त त्व क्रीडा अथवा जीला मात्र है। अपनी वात को और स्पष्ट करने के लिए लोक से उदाहरण देते हुए अंकर कहते हैं, 'जिन प्रकार संसार में एक धनाड्य व्यक्ति, जिसको किमी प्रकार का अभाव नहीं होता, बिना किसी विशेष उद्देश्य के, केवल मनोविनोद (क्रीडा) के लिए कार्यकलाप करना है. उसी प्रकार परपेश्वर का कर्त त्व उसकी लीला के कारण है। इसी बात को सोमा-नन्य १ तरे शब्दों में ब्यवन करते हैं । उनके विचार में महेण्यर की सिन्धा के पीए अन्य कोई उद्देश्य नहीं प्रतीत होता सिवाय इसके कि यह उसका क्रीचात्मक स्वभाव है जो उनको जाभाग प्रक्रिया के विष् प्रेरित करता है। बह अपन हो जिल्ल-प्रक्रिया में समकत कर लेता है और संसारी बन जाता है। इसके पश्चात् इस क्रीडा-व्यापार (इदन्ता) के विभिन्न आवामीं से गुजर कर वह पून: अपनी अहंना को बायस आ जाता है। महेदबर के लालामय स्वभाव की तुलना वह ऐसे राजा से करते हैं. जो अनेक नमृद्धि एवं नेवक-नमुदाय के बावजूद सेल सेवन समय पैदण भागना है। सेव के उत्ताह में यह भूल जाता है कि वह समाद हे और एक सामान्य व्यक्ति जैसा आचरण करने लगता है। यदि वह अपने राजा हो। है बार में अचेत रहे तो बेल हो नहीं सकेगा। उसी प्रकार महेरबर यद्यपि पूर्व गया परम आनन्द की स्थिति में है तथापि वह अपने ऊपर वन्धों का आरोप करना ह तथा नसन्त प्रमाना एवं प्रमेव के नानात्व का प्रकाशन करता है और पवकृत्य क्रीडा का आनन्द लेता है। 31 काश्मीर शैय-चिन्तक जगदाभान प्रक्रिया की व्याख्या इन प्रश्नों के परिपेक्ष में करता है-

परानंचित् अपने को अवभासित क्यों करती है ? कीन सा ऐसा उद्देश्य है जिसके कारण पूर्ण परमशिव अपने वास्तविक स्वभाव को मुला देता हैं ? आत्मगोपन, आत्मानुसीमन तथा यातनामयी क्रीडा में वह क्यों फंसता है ?

यह तो निश्चित है कि महेश्वर की मंनारी के रूप में अवभायन के पीछे किसी प्रकार की विवयता अथवा दवाव नहीं है। जगदाभास के रूप में अपने को अभिव्यक्त करने के पीछे एक ही औचित्य प्रतीत होना है कि इस गृष्टि को उसका आत्मविनोय अथवा कीडा माना जाय। अविवय भी जगदाभास को परमेश्वर की लीवा ही मानते हैं। उनकी दृष्टि में, कदाबित यह (सृष्टि) उस परमेश्वर की अदिव्य की सूमिका अदा करने तथा एक अभिनेता जैया गुर्चौटा तथा प्रसाधन का प्रयोग करने का व्याज मात्र है। उनका एकमात्र उद्देश्य यह है कि वह नाटक का पूरा आस्वाद ले सके। '32

उस सिच्चदानन्द एवं परमपूर्ण महेरवर के मन में इस सिट्ट के प्रथन की इच्छा क्यों उत्पत्न होती है ? इस प्रवन के उत्तर में प्रध्यभिज्ञा दर्शन कहता है कि पंचकृत्यकारिता की लीला करना उस महेरबर का स्वभाव है, जिस प्रकार जलना बह्नि का स्वभाव है। चंकि उसे एकाकी रहना पसन्य नहीं है जनः वह अपने को अनेक प्रमाना एव प्रभेव के रूप में प्रवाधित करता है। अपने भारमप्रच्छादन स्वभाव के कारण वह सदैव जात्मगीपन तथा आस्मप्रकाशन के व्यापार में दस्तवित्त रहता है। अभाग की संभावना की व्याख्या करने के लिए परमतत्त्व द्वारा जात्मप्रच्छादन अथवा आत्मगोपन के निद्धान्त शैव तथा वेदान दोनों प्रस्थानों ने स्वीकार किया है। जहां सैवतस्य में वातमप्रच्छादन को यथार्थ जानास माना गया है, वेदान्त में इसका अभिष्राय ब्रह्म की प्रतीय-मान अबस्या जिया गया है। पद्मिष मणि, उर्पण आदि के उपमान दोनों प्रवित्यों में प्रकट होते है त्यापि उनके प्रयोगों में दोगों में मतभेद है। वेदान्त के अनुसार भ्रास्य अधवा अनीयमान विश्व अनुसनि के साथ पूरा सल खाता है। प्रमाना तथा प्रकेष का मिश्रण व्यायहारिक जीवन का जाधार है। सर्प-रज्जू तथा गुनितरजन के निवर्शन में प्रजीयमान गुण्डि का ब्यावहारिक बाधार है। समुद्र तथा उनकी नरगे, मुलिका तथा पात्र, मणि तथा उसका प्रविधिम्ब यद्यपि भिन्न प्रतीन होते हैं, तथापि वे अभिन्न है। उनी प्रकार ब्रह्म तथा जगत् भिन्न प्रतीत होते हुए भी पारमार्थिक दृष्टि से अभिन्त है। यहाँ भेबाबभासन ही परमेश्वर की लीला है।

बस्तुतः जांकर वेदान्त वि व की व्याच्या में अधिक किन नहीं रखता। वेदान्त में सृष्टि-व्यवस्था का विवेचन ब्रह्म के अद्वैतस्य प्रतिपादन के लिए हैं। इसीनिए यह विश्व को इसके ऊपर पूर्ण रूप से अवलस्थित प्रदक्षित करता है।

इसके विपरीत काश्मीर-शैत-चिन्तक का प्रधास महेण्यर के रक्षभाव के पूर्णत्व को सिद्ध करना तथा स्थापित करना है। चिक सीचित प्रमाना परम सना के पूर्णत्व का पोध नहीं कर पाने अनः विचार में भिन्तना नना धिरोधाभास स्वाभाविक है। सना के उच्चतर दृष्टिकोण में इन गर्भा भिन्तताों तथा विरोधाभानों में नामञ्जरत हो जाना है। यदि असीन कर वर्जनर कि परना नहीं की जा सकती, तो उसके ऊपर सीमित पदार्थों की सीमानों का आरीयण भी असंगत होगा। जो सीभित पदार्थी के गन्दर्भ में असंगब प्रतीत होता है। आवश्यक नहीं कि वह वैसा ही जनीम के सन्दर्भ में भी हो। यथि जगत् भ्रांतिमय प्रतीत होता है नवापि उनका अवभासन परमध्यर ने स्वयं किया है। विष्य का आभास, निस्मन्देष्ट अज्ञान के कारण है, किन्तु अज्ञान का कारण परभेदबर की स्वातन्त्रय-जनित है। <sup>33</sup> चंकि तमस्त पदार्थी का पृथक आभास तर्ग ने परे 🗇 इसीलिए प्रमेय अपनी समग्रता में नावा कहलाता है जो भेद-प्रशन की दृष्टि से परम चेतन महेश्वर की स्वातन्त्र्य-शक्ति है। <sup>35</sup> इस प्रकार यह नेय-प्रथम परमेश्वर की विनोदपुर्ण प्रकृति तथा जीता का परिचायक है। किन्यु उस भेद-ज्यापार में माया की भूषिका जनिवार्य है अतः उस समस्त नीना-विलास को माया से समीकृत किया गया है। इस रहस्य को जो समझ लेता है वह सच्चा योगी तथा जीवनमुक्त कहलाता है।36

अर्थात् जीव-मुक्त समस्त जगत् को आत्मक्री जा अथवा आत्मशक्ति के विलास के रूप में देखता है। उसकी भोग्याबस्था कभी लंडित नहीं होती। भेद और अमेद ब्युत्थान और निरोध दोनों के अन्दर नाम्यदर्शन होने पर और कोई आजंका नहीं रह जाती; क्योंकि दोनों एक के ही दो प्रकार हैं। इसी को शिव-शित का नामरस्य या चिदानन्दप्राप्ति कहते हैं। इस प्रकार मण्या तथा लीवा परस्पर इतना घुले मिले हैं कि एक का दूसरे ने भेद करना कठिन है। स्पष्ट अब्दों में माया ही परमेश्बर की लीला का व्यावहारिक पहलू है और इसी के माध्यम से विश्व के नानात्व का प्रथन होता है।

#### माया तथा मिस्टिसिज्म

दक्षिण के शैवमतों—विशेष रूप से वीर शैवमत तथा दक्षिण शैव सिद्धान्त और काश्मीर शैवमत में जहां अश्य अनेक नेद हैं, वहीं इसमें विद्यमान रहस्यवादी प्रवृति (मिस्टिनिज्म) भी इसको दक्षिण के पुरातन तथा मताग्रही शैव मतों से मिन्त धरातल पर प्रतिष्टित कर देती है। इसमें जहां तत्त्वमीमांसा सम्बन्धी पूर्ण विकसित प्रणाली की उद्भावना हुई है, वहीं साधनामूलक प्रवृत्तियों को भी पूर्ण प्रथ्रय मिला है और उस साधनाप्रणाली को विद्व वैचित्र्य के साथ समन्त्रित करने के प्रवास किए गए हैं। वहां महेद्वर वहां एक और विद्य का कर्ता तथा नियासक है वहीं यह अनुनर के क्य में रहस्यवादी चिन्तन का केन्द्र थिरदु है तथा सानक अपनी साधना के द्वारा दमके साथ सामरस्य प्राप्त करके विद्य के नानात्व को नी उसी में विश्वान कर जेना है। विद्य के नानात्व अथवा अबाद जगत् का बीध उसे मासा के माद्यम से होता है। अतः माया तथा रहस्यवादी चिन्तन (मिस्टिसिज्म) को भी इस दृष्टि से समीकृत किया जा सकता है।

आगमिक प्रणाली के उदय से पूर्व कारमीर में अनेक धार्मिक तथा आध्या-दिसक विचारधाराओं का समन हुए । ईरान की नागर संस्कृति तथा सूफीमत के प्रभाव ने इस प्रणाली में रहस्यवादी प्रवृत्ति को जन्म दिया अतः इसमें विव्यत-विच्तिन के साथ ही साथ इस विव्यप्रक्रिया को पंछि काम करने वाली रहस्यमयी ज्ञानित के अनुसन्धान का प्रणास की जनता रहा । इस प्रकार इस प्रणाली में जिन्तन एवं राधना के समन्तित प्रयास ने विव्य के रहस्य को समजने तथा इसे व्याप्याधित कर । में एक विशेष भूमिता निभायी । अब हमें देखना है कि इस प्रयास में माथा का कहां तक योग है तथा उसे उसके साथ कहां तक सम्बद्ध अथवा समीहत किया जा सकता है।

प्रत्यभिजा दर्जन के साधनापक्ष पर जहां ईरान तथा अन्य पश्चिम एशियाई देशों की आध्यात्मिक रहस्यवादी प्रयृत्तियों का प्रभाव पड़ा, वही इसके मूल-स्रोत तन्त्रों की बाध्यात्मिक यृष्टि भी वस्तुत: रहस्यवादी थी। इस प्रकार निक-रहस्यवाद में दोनों दुव्हियों का सम्मयस्य रूप है । स्वातस्थ्य रहस्यवाद का अनत्य अंग है। यहां अत्मा की अत्यन्त स्वतन्त्र अभिव्यक्ति की बढ़ाबा दिया जाता है तथा यह स्वतन्त्र ६ च्छा के विकास में प्रेरक अस्ति का काम करती है । रहस्पवाद वक्षा स्प्रतन्त्र इच्छा प्रेरणाप्रद निर्देशन के माध्यम से समन्वयवादी भावना प्राप्त करते हैं। एक उहस्पवादी साधक तर्की एवं विवादी के क्षमेले में नहीं पड़ता। बड़ प्रतिबादों तथा प्रत्याख्यानों की प्रवृत्ति से भी दूर रहता है। उसका अभिवेत होता है—सभी भेदों को मिटाकर एक विश्वमयता एवं एकत्व की समन्वयवादी समग्रता का विकास । इसीलिए समन्वय भी काश्मीर शैवदर्शन का एक विशेष गुण बन गया है। यह किसी प्रकार के द्वैतवाद तथा बहत्ववाद को स्थीकार नहीं करता । यह तो अन्तर्मु की दृष्टि, साधना, बैयक्तिकता तथा आत्मिक शक्ति पर विशेष बल देना है। इसके अनुसार पूर्ण निव्दति की प्राप्त के लिए आत्म तथा अनात्म का एकीकरण अनिवार्य है। यही वस्तुतः परमयत्ता है—'अनुत्तर' अववा 'शिव' है। शिव से परे किसी अन्य सत्ता की कल्पना नहीं की जा सकती।

इसीलिए शिव को अपरिभाषेय माना गया है। इसके विषय में हम कोई जंका नहीं कर सकते। इसका समाधान वाणी द्वारा संभव नहीं है। यह 'अनुच्छिट' है। मोजेज ने झाड़ी की आग के सामने चिल्लाकर पूछा, 'उसका नाम क्या है, मैं उसे क्या कह कर पुकारूं?' उसे इसका जो उत्तर मिला बहु अविस्मरणीय है; 'और ईश्वर ने मोजेज से कहा— मैं हूँ जो में हूं और उसने कहा कि तू अपनी इजरायली मन्तानों ने इसी प्रकार कहना कि 'मैं हूं' ने मुझे तुम्हारे पास भेजा है। 'हैं यहां 'मैं' और 'तुम'— जीवाबमा और विश्वातमा एक हो गए है। वेद उसके वारे में कहना है, 'यह सभी देवों को दिया हुआ एक नाम है, उसी में अन्य सभी प्राणी नमाहित हो जाते हैं। सभी प्रश्नों का वही एक उत्तर है। 38

गैवमत, वेदान्त, सांख्य तथा वं द्धिमत सभी ने उस बात पर बल दिया है कि उकत यथार्थ का साक्षात्कार आत्मानृज्ञासन द्वारा ही संभव है। मोजेज ने भी ईव्यर की प्राप्ति के लिए कठोर आत्मानृज्ञासन पर ही जोर दिया था। 30 रहस्यवादी निर्वृत्ति अथवा आनन्त्र सामृहिक उपचिध नहीं है। यह बिज्ञुद्ध वैयिवतक उपचिध है। आत्मानुसानन के बिना आत्मरिक गौरव का यह आनन्द अनुपलभ्य है। उपनिपद् में तो इस प्रकार के दिव्य एवं आत्मरिक आतन्द के असंख्य उद्गार हैं। गैबागमों द्वारा प्रतिपादित आनन्द तथा गवित-पात आदि की धारणा के सादृष्य दिव्य के प्रत्यः सभी प्राचीन रहस्थवादी चिन्तनों में उपलब्ध होते हैं। सूकीमत भी उसी प्रकार की आध्यात्मिक प्रवृत्ति का रूप है।

अनेक रहस्यवादी साथकों ने अपने धार्मिक मतभेदों तथा धर्मह्यों की विभिन्तता के बावजद इस प्रकार के नाक्षात्कार का एकमात्र रूप आत्मानन्द को ही स्वीकार किया है। उनके धार्मिक उद्गारों में अन्तर हो सकता है, आध्यात्मिक अनुभूतियां सबकी एक जैसी हैं।

उस प्रकार हम देखते हैं कि रहम्प गर्दी साधना आदिमक आनन्द पर विशेष बल देती है। यह आदिमक आनन्द परमयत्ता के साथ नादादम्य का छोतज है। उसी को तात्त्रिक साधना में शिव के साथ सामरस्य अथवा समावेश कहा गया है। तानरस्य अथवा समावेश अभेग-दृष्टि के परिचायक है, किन्तु इस अभेद की स्थिति तक पहुचने के लिए भेद की प्रक्रिया से गुजरना शावव्यक है। माधा ग्रमी भेद की प्रक्रिया की चोतक है। नाधक के लिए भी परमसत्ता के रहस्य की समझने के पूर्व माया के रहस्य की समझना आवश्यक है, अथित् यह शिवसामरस्य तक पहुंचने की एक सोपान है। इसीलिए इसे रहस्यवादी साधना के साथ सम्बद्ध किया जाता है। अब देखना यह है कि तान्त्रिक चिन्तन में इस सम्बन्ध की किस दृष्टि से देखा गया है।

पं० गोपनाथ किया ने इस सम्बन्ध में दो मतों का उल्लेख किया है। 40 (1) प्रथम मत तो यह है कि शिव की दो शिवतयां हैं—समवाधिनी और परिग्रहरूपा। समवाधिनी शिवत चिद्रपा, अपरियामिनी, निर्विकारा, और स्वाभाविकी है। इसे ही शिवत तत्त्व माना गया है। यह निरन्तर शिव में समयेत रहनी है। परिग्रह शिवत अचेतन और परिणमनशीला है। यही विन्दु कहलाती है। बिन्दु के दो रूप हैं—गुद्ध एवं अगुद्ध। सामान्यतः शुद्ध रूप को ही विन्दु तथा महामाया कहा गया है। अशुद्ध रूप को माया कहते हैं। ये दोनों ही नित्य मानी गई हैं। शुद्ध अध्वा का उपादान कारण महामाया और अशुद्ध अध्वा का उपादान कारण महामाया और अशुद्ध अध्वा का उपादान कारण माया है। दोनों में यही मीलिक भेद है। सांख्य प्रतिपादित तत्त्व तथा कलादि कंचुक अशुद्ध अध्वा के अन्तर्गत हैं। यह सब माया है का कार्य है। पुरुष अथवा आत्मा अवश्य ही नित्य है तथा इनसे विलक्षण है. किन्तु उनमें भी पुंस्तत्व नामक आवरण रहना है। माया से उपर के तत्त्व शुद्ध अध्वा के अन्तर्गत हैं।

(2) दूसरे मत के अनुसार एकमात्र विन्दु ही शुद्ध एवं अशुद्ध अध्या क उपादान है। इसमें माया नित्य नहीं है, किन्तु कार्यरूपा है। महामाया अथवा बिन्दु की तीन अनस्थायें हैं —परा, सूक्ष्मा एवं स्थूला । परा अवस्था, महामाया, परामाया तथा कुंडलिनी आदि नामों से भी पुकारी जाती है। यही मूलकारण तथा नित्प है। सूक्ष्म तथा स्थूल अवस्था में कार्य होने के कारण अनित्य है। महामाया के विश्ववध होने पर ही उसके द्वारा शुद्ध धामों तथा उनमें रहने अले मन्त्रों (विद्यावों) एवं मंत्रेव्वरों (विद्येष्वरों) के करीर और इन्द्रियादि की रचना होती है । ये शब्द, मायातीन और उज्ज्वन हैं । महामाया की सूक्ष्म अथवा दूसरी अवस्था का नाम माया है। कलादि पंचकंचुक का समग्र रूप माया है। कलादि के सम्बन्ध के कारण ही द्रष्टा आत्ममोक्ना पुरुष के रूप में परि-णत होता है। सम्बे अधुद्ध अध्या का मूलकारण यह नाया ही है। आगम में इसे 'जननी' और 'नोडिनीं दोनों कटा गया है। महामाया की स्थूल तथा तीयरी अवस्था प्रकृति कहलानी है । यह विगुणात्मिका है । प्रकृति साक्षात् अथवा परम्पराक्रम में भोक्ता पुरुष के बृद्धि आदि भीतिक उपकरणों तथा समस्त भोग्य विषयों को उत्पन्त करती है। कलादि कंचुकों के सम्बन्ध से पुरुष भोक्ता हो गया है। इससे उसके भोग तथा भोग-साधनों की सृष्टि के लिए महामाया ने प्रकृति रूप स्थूल अवस्था ग्रहण की है।

जैसा कि ऊपर कहा गया बिन्दु शिव में समधेत नहीं होती बिन्दु परिणामी

होने के कारण जह है। इसी ये चिदात्मक परनेश्वर के रूप से इसका समबाय सम्बन्ध नहीं माना जा सकता । ऐसा करने पर उनके अवेतन तत्त का प्रसंग

अनिवार्य हो जायेगा।

तंत्रों द्वारा प्रतिपादित माना तत्त्व नित्य, विभू और एक है। किन्त् इसमें विचित्र शक्ति है। सव्टिके आरम्य में यह ईड्वर-शक्ति द्वारा शब्ध होकर कला, काल और नियति इन तत्वों की मध्यि करता है। इनमें कवा वस्त्र मल यतित को किचित् अभिभूत करके आत्मा की चेतना-शक्ति का किचित् उद्बोध करता है। फलतः भारमा का स्वरूप उसके द्वारा अनुविद्ध हो। के कारण उसमें अपने ब्यापार के लिए स्वत्र्य माना में कर्तृत्व भाग का विकास होता है। मल आत्मा का पराभव नहीं करता तो उनकी शक्ति में अवरोध तो उत्पन्न करता ही है। शक्ति ही कारण है, अत: कला तत्त्व आहम शक्ति के मन रूप आवरण को थोडा सा हटा कर तथा आत्मा के कर्तुत्त्व को किचित् उद्युख करके ात्मा की अपने कर्मफल-भोग में नहायता करता है। बुद्धितस्य का विषय ने उपराग है। आहमा का भोग है। यह एक प्रकार का संवेदन है जिसका स्वरूप प्रवृत्तियों में अधिनन रूप से भासित होता है।

माया में क्षीभ अनस्त नामक विद्येश्वर के द्वारा होता है। नास्त्रिक जिस्तक माया के क्षोभ में परंभवदर का साआतु कर्त्त त्व स्वीकार नहीं करते। हां, उनका प्रयोजकत्व अवश्य स्वीकार करते हैं, क्वोंकि उनसे अधिष्ठित हुए विना जनन्तादि का कर्त्त्व सम्भव नहीं है। किरणागम कहना है- "शुद्धे अध्यनि जिब: कर्त्ता प्रोक्तोऽनन्तोऽसिने प्रभूः' अर्थात् गृद्ध अध्वा में क्षिय कर्त्ता है अयकि अग्रुद्ध अध्वा में अनन्त को कर्ता माना गया है।

माया का इस प्रकार विभिन्त भूवनादि एवं अनेक देह और इन्द्रिय रूप, अथति कर्मकल-भोग के साधन रूप में परिणव होना विविध-बन्धन-युक्त सकल नामक पशु के लिए ही है। इन पशुओं में आत्मा में आत्माभिमान व्यव माधीय मल सुल-दुःल एवं मोह का हेत् मृत विपर्यय तथा अश्वित प्रभृति भावप्रत्ययात्मक कार्म मल और पशुदा की प्राप्ति करने वाला अनादि आवरणसय आणवमल रहते हैं। तान्त्रिक दृष्टि से गरीरी और अशरीरी पात्मा के कर्मृत्व में कुछ भेद है, इसलिए परमेश्वर का अपनी शक्ति द्वारा किया हुआ विन्दु या महामाया का विक्षोभ और अनन्त द्वारा किया हुआ माया का विद्योभ एक प्रकार के व्यापार नहीं है। शिव की अपनी शक्ति शुद्धा संवित् अर्थात् विश्वद्ध निविकल्पक ज्ञान है। किन्तु अनन्त की अपनी शक्ति सविकल्पक ज्ञान अववा विकल्पक विज्ञान है। यह बात नहीं है कि अरोर एवं इन्द्रिय आदि के साथ सम्बन्ध न होने पर कर्ज् त्व नहीं हो सकता, क्योंकि असरीर आत्मा का भी अपनी देह के सम्दनादि में कर्तृत्व देखा जाना है। आत्मा के साथ मल आदि का सम्बन्ध होने पर ही

बारीरादि की आवश्यकता होती है। शिव मन से रहित होता है अतः उसके कर्तृत्व में शरारादि की अपेक्षा नहीं होती । मायापित अनन्त सर्वथा मलरहित नहीं है. क्योंकि उसमें अधिकतर मल रहता है। शरीर वैन्द्य या महामाया के उपादान से निभित्त है। अनन्तादि को सचिकस्पक ज्ञान कैसे होता है.—३स विषय में तन्त्र का बिकार है कि कह बर हैं ऐसा परावर्शस्वरूप अध्दोल्वेस होने पर आत्मा को सविकल्पक जान होता है. अर्थात् चेतन को शब्दानुवेध से नविकल्पक ज्ञान होता है — सिवकस्य विज्ञानं चितेः सब्दानुवेद्यतः ।' अतः अनन्त के विज्ञान में अब्दोल्लेख अनिवार्य रूप से रहता है। किन्तु यह अब्दोल्लेख किस प्रकार सम्भव है ? ताल्लिक लोग स्थूल आकाश को इन शब्द के अभिध्यंजक रूप में स्वीवार नहीं करते । उनके अनुसार परमेञ्चर जनित महामाया या विन्दु का क्षीभ होने पर ही कटद की उत्पत्ति होती है। महामाया ही कुंडलिनी वा परव्योम-स्वरूपा है। इस हा परिणाम ही शब्द है। पंत्रभूतों में प्रथम तत्त्व आकाश जैसे अवकाशतात तथा स्थूल शब्द के अभिव्यंजन से सूर्य चन्द्र आदि ज्योतिर्मडल का भोग एवं अधिकार सम्पादन करना है, उसी प्रकार बिन्दु रूप परमाकाश भी अयकाशदान तथा शब्दब्यंजन के द्वारा सुद्ध जगन्तिवासी शिवों को, प्रथात् सर्वज्ञत्व एवं सर्वकर्तृत्व ने सम्पन्न विद्येश्वरों के योग और अधिकार का कारण वनता है।

बिन्दु परा पश्यन्तं। आदि अपनी शब्दातिमका वृत्तियों के सम्बन्ध से 'यह घट लाल हैं, इस प्रकार के परामर्श रूप विकल्प का उल्लेख करते हुए विकल्पक ज्ञान को उत्पत्न करता है। आत्यादि विशेषण विशिष्ट मविकत्पक ज्ञान शब्दा-नुबिद्ध होकर ही उत्पन्न होता है। यह ज्ञान प्रत्यक्षानुभव है। इसको पूर्वानुगत वासनात्मक संस्कार अथवा भावना के रूप में नहीं स्वीकार करना चाहिए। अध्यवसाय बुद्धि का कार्प है। इसलिए कुछ लोग सविकल्पक अनुभव को भी बुद्धि का कार्य समजते हैं। किन्तु तन्त्र के मत में अध्यवसाय वुद्धि का परिणाम होने पर भी विकल्प ज्ञान का उद्भव बिन्दु के कार्य जब्द के सहकार से हा होता है। माया के ऊपर बुद्धि नहीं हैं —यह बात सत्व है, किन्तू विद्येश्वर आदि युद्ध जगत्वासियों का विकल्पानुभव बुद्धि जनित नहीं है, उसका एकमात्र निमिन वाक्शक्ति ही है। उपर्युक्त विवेचन में विकल्प ज्ञान की प्रक्रिया से स्पष्ट हो जाता है कि अनन्त विकल्प ज्ञान के द्वारा माया को क्षुड्य करके किय प्रकार

जगत की सुष्टि करते हैं।

बिन्दु की सब्दात्मिका वृत्ति चार प्रकार की मानी गई है — बैखरी, मध्यमा, पण्यन्ती और परा। अणु अर्थात् जीवमात्र में ही इन वृत्तिवों की सत्ता होती है । इन वृत्तियों के भेद से किसी का ज्ञान उत्कृष्ट, किसी का मध्यम और किसी का विकृष्ट माना जाता है । इसका अतिक्रमण करने से ही पुरुष को शिव सामरस्य अथवा मोक्ष की प्राप्ति होती है, अन्यथा नहीं ।

इस प्रकार हम देखते हैं कि माया अपनी विभिन्न स्थितियों एवं प्रक्रियाओं द्वारा रहम्यवादी साधना में पर्याप्त रूप से सहायक है। विशेष रूप से इसकी मनोवैज्ञानिक एवं ज्ञाब्दिक प्रक्रिया के माध्यम से साधक विस्व के नानात्व तथा भेदावभास को सम्यक्ष्पेण समझ लेता है तथा अनन्त अपनी साधना के बत पर समस्त नानात्व एवं सेदमयता को शिव में विश्वान्त कर देता है तथा स्वयं भी जिवमय हो जाता है। यही जिवमयता अथवा शिवत्यलाभ ही समावेश कह-लाता है और इसी स्थिति तक पहुंचने के लिए रहस्यवादी साधक आत्मानुशासन एवं योगिक आचार में सतत् क्रियाशील रहता है । विक-साधना में इस समावेश का विशेष महत्त्व है। इस आचार की सभी साधनाओं का लक्ष्य समावेश ही होता है। पह समावेश तीत्र इच्छा शक्ति के निविकल्पक प्रयोग से भी हो जाता है और सुदृष्ट कल्पनामय भावना के सविकल्पक प्रयोग से भी उच्छा प्रक्ति के प्रयोग से यह क्थिति इतनी सद्यः प्राप्त हो जाती है जिस प्रकार विजली का स्विच दबाने ही बस्ब जन उठना है अथवा परे चल पड़ने हैं। किन्तु जैवी साधना में हीका का बड़ा महत्त्व है। योग्य गुरु की महाबता से उत्कृष्ट एवं निष्टाबान् साधक को शियस्यलाभ अथवा समावेश इच्छा शनित के प्रयोग के विना भी हो जाता है। उसे गुरु केवल उतना नमझा देता है कि-- 'तुम वस्तुतः युद्ध सवित् ही तो हो । अतः स्वयं अवने प्रकाश से प्रकाशमान् हो । तुम्हें प्रका-शित करने के लिए किसी उपाप की अध्यय्यकता नहीं । तुम स्वयं अपने स्वभाव से ही परिपूर्ण परमेब्बर हो । तुम्हारी परमेब्बरता भी स्वयं अपने प्रकास से ही प्रकाणमान है। अतः तुम्हें उपार्धों की क्या आवश्यकता ? फिर समस्त उपाय तुम्हारी अपेक्षा मलिन है। वे तुम्हें प्रकाशित नहीं कर सकते। अतः बिना किसी उपाय के ही अपने ही भीतर अपनी परनेश्वरता का स्वयाव विगर्श करों। 'धा एन प्रकार का उपदेश सुन लेने पर शिष्य गुरु के अनुस्तर से उसके दृष्टियान से, उनके ताथ से दिए हुए किसी भोज्य पदार्थ के लाने से या इसी प्रकार के किसी अन्य हेतु मात्र से ही बिना किसी योग का आभास किए ऐसे ही जिवसाव की अनुस्ति प्राप्त कर लेता है। १८ फिर उस समाधेरा के पुनः पुनः अभाग से उसको अपने शिवभाव का सस्कार इतना प्रवल हो जाना है कि सानारिक व्यवसार को करते हुए भी उसे शिवसाव के विसर्श का चमत्कार दिन-रात चलता ही रहना है। इस प्रकार के समावेश को अनुराय समावेश कहने है। इस अनुपाय समावेश से ही प्राणी उत्कृष्ट जीवनमुक्ति का पान वन जाता है। साथ ही साथ अपनी स्वभावभूत परमेश्वरता का साक्षात् अनुभव भी करता

रहता है। त्रिक आचार की यह साधना सर्वोत्कृष्ट [साधना कहलाती है उसे आनन्दयोग भी कहते हैं। 13

## सन्दर्भ एवं टिप्पणियां

- 1. (क) नाना तु विद्या चाविद्या च यदेव विद्यया करोति श्रद्धोपनिषदा नदेव वीर्यवत्तरं भवतीति यत्वेतस्यैयाक्षरस्योगव्यात्यानं भवति । छान्दोग्य० 1-1-10
  - (य) तद्यथा तृषाजलायुकातृणस्यान्तं गत्याऽन्यमाक्रममाक्रम्यात्मानमुप संहरत्येवमेवाश्मातभेदं शरीरं निहत्यायिद्यां शमणिष्याऽन्यमा-क्रममाक्रम्याप्मानमुपसंहरति ।

वृहदा० 4-4-3

2. तथाप्यस्थीन्यस्मिननस्योन्यात्मकतामन्योन्यद्यमण्चित्रस्यतरेतरा विवेकेन, अन्यस्तविभिन्न रोर्धमधीमणोभिश्याज्ञाननिभित्तः सन्यानृते मिथ्नोकृत्य अहमिदं मेमदमिति नैसर्गिकोऽपं लोकव्यवहारः।

शा० भा०, प्रस्तावना

- -3. डयुसन, सिस्टम ऑफ द वेदान्त, पृ० 302
- 4. अहम् अज्ञ इत्याचनुभवात्।

वेदान्तसार, पृ० 4

- 5. विवेकच्डामणि, पृ० 3
- 6. शां० भा०, वृहदारण्यक० 1-4-10
- 7. आश्रयत्वविपयत्वमानिनी निविमाग चितिरेव केवला

सं । शा । 1:319

- 8. ड्यूसन, सिस्टम ऑफ वेदान्त, पू॰ 302
- 9. श्रुतिदशितेन क्रमणे परमेञ्बरेण सृष्टम् अज्ञातसत्ता युक्तमेव विश्वं तत्तिविषयप्रमाणावतरणे तस्य तस्य वृष्टिसिद्धिः ।

सि० ले० सं०, 2

- 10. अद्वैतसिद्धि, पृ० 595
- 11. इंडियन थॉट, खण्ड 2, पृ० 177
- 12. पंचदशी, 16-17
- 13. गां० भा० छान्दोग्य० 3: 14, 2
- अविद्यात्मिका हि सा बीजगितनस्यक्तशब्दिनिर्देश्या परमेश्यराश्यय। माया ।

शां० भा० 1: 4, 3

- 15. लंकावतार सूत्र, 21-22
- 16. अनादिकालप्रवंचवासना हेतुकंच।

लंकावतार, पृ० 44

- 17. लंकावतार सूत्र, पृ० 80
- 18. लंकावतार, पृ० 109
- 19. वहीं, पृ० 109
- 20. डा० कान्तिचन्द्र पाण्डेय, अभिनवगुप्त. ए हिस्टॉन्किय एण्ड फिलनां-फिकल स्टडी, नवीन संस्करण, पु० 409
- 21. चित्तत्वस्यवैद्यरस्य मायाश्यत्या भेदावभागिन शरीरे बुद्धावान्तरे स्पर्शे नदवतीर्शे वाकादो इव शून्य एव कहिन्दोऽहिमिति प्रभातृ भावेन विमर्शः नत्तदाभागमान शरीरादि प्रनियोग्यपोहनकरणाद्घटोऽय-मितिवद् विकल्प एव ।

ई० प्र० वि० 1-6-5

22. तेपामपि आभामानां यथोचितं यत् अन्योग्यनान्तर्गयकत्वं तदेकेन सर्वेदनरूपेण तदेशप्रमिताभान विषयपूर्वप्रवृत्त सर्वेदनकलानुप्राण-कान्तर्मु वरूपेण निश्चीयते, तच्च ऐक्याभाममात्रे अनुसन्धानरूपं प्रमाणम्, अनुसंधीयमानेषु तु आभासेषु गृहीतग्राहित्वादप्रमाणम् ।

ई० प्र० वि० 2, 103

23. विविधाकरुपना, विविधत्वेन च शंकितस्य करुपो अन्य व्यवच्छेदनं विकरुप: ।

ई० प्र० वि० 1-6-1

24. घटे हि दुष्टे घटस्थान एवाघटोऽपि सम्भावयते अघटस्य सत्यारोपे निषेधन लक्षणोऽपोहन व्यापार इति तदनुप्राणता विकल्परूपता घट इत्येतस्य निश्चयस्य ।

ई० प्र० वि० 1-6-2

25. तत्र बुद्धिरध्यवसायसामान्वमात्रस्पा ग्राह्मग्राहकाभिमान रूपोऽहंकारः संकल्पादि कारणं मनः इत्यन्तः करणं त्रिधा ।

वही, 3. 1-11

- 26. चिन्मात्राधितम् अज्ञानम् जीवपक्षपातित्वात् जीवाधितम् उच्यते । विवरण-प्रमेय, पृ० 48
- 27. वेदान्त परिभाषा, वम्बई संस्करण, पृ० 88
- .28. प्रकृष्टः पंचिवद्यो भेद : प्रपंचः ।

विच्णुतत्त्व निर्णय, पृ० 27

29. परनेरवरेण ज्ञानत्वात् रक्षितत्वाच्च न द्वैतं भ्रान्तिकत्पितम्।

वही, पृ० 27

30. युवितगल्लिका, पृ० 442

31. यद्येश्यवंत्रभावतात्रात्तितः सार्वभोमो राजा निर्मलतया क्रीडया तल्ल-अग-स्वभाषायन्तेः पदाति सम्बन्धिचेष्टितानि आचरति, तथा परभेश्वर पूर्णत्यात् रजत आनन्दधूणितैस्तैभूतभेवात्मभिः प्रकारैरेवमेतत्सदृशं क्रीडति । हर्पानुसारी स्पन्दः क्रीडा ।

शि० दृ०, 1-37-38

32. अरविन्द, लाइफ डिवाइन, पृ० 369

33. चिद्घनोऽपि जगन्मूत्यी श्यानोयः स जयत्यजः । स्वातमप्रच्छादनक्रीडा विदग्धः परमेश्वरः ।

प० सा०, प० 1

34. अप्रवर्तितपूर्वोऽत्र केवलं मूढतावशात् । शक्तित्रकाशेनेशादि व्यवहारः प्रवर्त्यते ।

ई० प्र० वि०, 2-3-17

35. माया शक्त्या विभोः व भिन्नसंवेद्यगोचरा । कथिता ज्ञानसंकल्पाध्यसायादि नामभिः ।

वही 1-5-18

36. इति वा यस्य संवित्तिः कींडात्वेनाखिलं जगत्। पश्यन् सततं युक्तो जीवन्मुक्तो न संशयः।

स्पं० का० 3

- 37. बाइबिल एक्सोडम, 3. 13-14, 'बौविज्म एण्ड फैलिक वर्ल्ड' में उद्धृत, पृ० 661 ।
- 38. यो देवानां नामधा एक एव तं संप्रश्नन् भुवना यान्त्यन्या ।

ऋग्वेद, 10.82-3

39. बाइबिल एक्सोडस

40. गोपीनाथ कविराज, तान्त्रिक दृष्टि, भारतीय संस्कृति और साधना, पु० 64

41. तस्मात् समस्तिमदमेकं चिन्मात्नतत्वं कालेन अकलितं देशेन अपरिच्छन्नम् उपाधिभिरम्लानम् आकृतिभिरिनयिन्त्रतं "स्वतन्त्रमानन्दघनं तत्त्वं तदेवाहम्। तत्रैव अन्तर्मयि विश्वं प्रतिविम्बतम् एवं दृढं विविचानस्य शश्वदेव पारमेश्वरो समावेशो निरूपायक एव। तस्य च न मंत्रपूजाध्यान्चर्यादिनियन्त्रणा काचित्।

तं० सा० पू० 8-9

42. तन्त्रा० अ० 2, पृ० 2

43. उपायजालं न शिवं प्रकाशयेद् घटेन कि भाति सहस्रदीधिति:।

विवेचयन्नित्थमुदारदर्शनः स्वयं प्रकाशं शिवमाविशेत्क्षणात्।

तं० सा० पृ० 9

.

# अद्वैत वेदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन में प्राप्त माया के स्वरूपों की तुलना

प्रत्ययवादी दार्शनिक प्रस्वानों ने विश्व प्रक्रिया की व्याख्या के लिए जिस मायावाद का सहारा लिया है उसके अनेक अर्थ लिये जा नकते हैं। गांकराईंत प्रणाली में उसका अनिप्राय पूरे अईत निद्धाल्त के रूप में लिया जा सकता है जिसमें अईतवाद के समस्त सारभ्त तत्त्व समाविष्ट हो सकते हैं. उदाहर-णार्थ ब्रह्म की यथार्थना, विश्व की प्रातिमासिकता अथवा मिश्यात्व, तथा एक ओर जीव तथा ब्रह्म का सम्बन्ध और दूनरी ओर माथा एवं ब्रह्म का सम्बन्ध किन्तु अपने अधिक परिसीमित अर्थ में बांकर वेदाल्त में माथायद का अर्थ जगत् की प्रातिभागिकता के सिद्धाल्त के रूप में ही लिया जा सकता है। इस सम्बन्ध में विचार करते समय निम्नलिखन प्रश्न स्वाभाविक रूप में उठते हैं—

(1) जिस बिश्व का हम प्रत्यक्ष करते हैं, उसकी सचा प्रतिसारिक अथवा आन्तिमूलक क्यों मानी जाती है ?

(2) क्या इसको हम युक्तिसंगत दृष्टि ने मिथ्या कह नकते हैं ?

(3) उस विश्वश्रान्ति का कारण क्या है, अथवा इसका कोई कारण नहीं है ?

(4) यदि विश्वश्रान्ति का कारण ब्रह्म के अतिरिक्त कोई तस्व है तो इन

दोनों में सम्बन्ध क्या है ?

अद्वैत वेदान्त की एक सामान्य धारणा है कि अद्वैत विद्या के प्रथम एवं अितम स्रोत उपनिषद् हैं तथा उन्हीं में निहित तथ्यों की यहां व्याख्या की गई है। यह सच है कि अद्वैतवाद न केवल श्रुति को ही अपना आधार अथवा अयन्तम्य मानकर चलता है अपितृ अपने इस दृष्टिकोण का औचित्य भी सिद्ध करने का प्रयाम करता है। किन्तु अद्वैत विद्या के अन्यतम व्याच्याकार आचार्य शंकर ने स्पष्ट कहा है कि तर्क का कोई अन्त नहीं होता। किन्तु यदि हम श्रुति को ही अन्तिन प्रमाण मानें तो न हम उक्त सिद्धान्त का निर्वाह कर सकते

## विश्व का विवतं एवं उन्मेष

शंकर ने इस जगत् को ब्रह्म का जियर्त माना है, जयकि उत्पन्न इसे शिव का उन्नेष करते । उन होनो अबदो न न ने बार अर्थ की वृध्यि से नेय है अपिनु होनों की नाधारणात्मक प्रक्रित भी निजनिभन्त है। एक का अर्थ है— स्वक्वितिन्यों को उत्पन्न का का का कर का निज्ञान कि नृत्त र तह अगत् मूल गना के स्वज्य प्रकृष्ट में निज्ञ है । तुन् अर्थ है और दूसरे के अनुनार का उत्पन्न है। अतः उससे भिन्न

अथवा अयथायं होने का प्रश्न हा नहीं उठता ।

शंकर 'विवर्त' की प्रक्रिया का प्रतिपादन करते हुए कहते हैं कि जगत्

यद्या हुए के अप अर्थ के अर्थ के कि जगत्

यद्या हुए के अप अर्थ के अर्थ के कि जगत्

यद्या हुए के अप अर्थ के अर्थ के अर्थ के कि जगत्

यद्या हुए के अर्थ के अर्थ के अर्थ के अर्थ के कि अर्थ के कि अर्थ के कि अर्थ के अर्थ क

सर्प, शुक्ति एवं राजा तर्मांस एवं मृत्तृष्णा शादि में कार्य की कारण के अपर एवं प्रातीय विभेरता तथा कारण का अपने गाम को पुरिधान कार का आग गाम को प्रातीय कारण का आग गाम को प्रातीय कारण पर कर्म के कि लाग के प्रातीय कारण पर कर्म के कि लाग के कार्य परावास के कि लाग के कार्य परावास के कि लाग के कार्य के कार्य परावास के कि लाग के कार्य के कार्य के कार्य के कार्य के कार्य के कार्य सर्व के कार्य सर्व के कार्य सर्व के अग्वर सर्व के कार्य के कार्य के कार्य सर्व के कार्य के कार्य सर्व के कार्य के

ज्यर वार ना कि प्रान् क्रिया वा शिवर्त कात् विशाल है। अस् बहन कर उटना है पिएन के बिनार ना है है त्या है कि ब्रह्म के आयों प्रथार्थ है तथा बहा एकता प्रथाने हैं (एं सक पूछ निक्या है) भी किर हमके दिन्दीत को प्रोधा पह ता अपभाव तथा विश्वा है किता। क्ष्ता हम प्रसंग में ननत के विश्याव्य पर भी एक दृष्टि अभना (बोल्डना) न होगा।

शांकर प्रणाली में अमत् की मत्ता केवल प्राचीतिक स्तर अवान ज्याव-हारिक स्वर पर है, पारमाधिक स्वर पर नहीं। इस विषय में तावार्थ संकर कहने हैं कि ब्रह्म एवं एसन् तथा एकत्व और अभेकत्य अनी । गाम स्थ से एक्षार्ग नहीं है। सहते । अडि स्वरूप तथा भीकरा, बोनों अंडा । तर्प कान लिया जान मो हर एक हो। यक्षित है जिला के जिलाब ही उन्होंग मानि कर्मपरक है. यह नहीं कह नकते कि भार अत्य ने जस्त हैं अभार यह भी नहीं कहा जा नवता कि जान में बोध की अधित होती हैं. वसके अतिरिक्त उन अनस्था में संकृत्य व नान में एका आजात करना गेरी हो सकला 15 मही बस्तुनः तथावित का विकार है अर सांक्रियाम कर विके स्वीपन पूर्वन मान जगत का मिथ्यात्व प्रतट हो जाता है। शकर के अनुसार यथायता तथा ब्रतीकि एक कि से एक एक किंग्री त्वा भित्र के भी है । जार्थ- इसीहर सामा अस्ति एक सामा है, प्रवदाय र तिल्लु अस्ताः भी वस्ता ते अस्ता स्टब्स्ट स्वाप्ताः स्व बिपारतस्ति वर्तहा = सर्वेट हे किस्सुमें के ला विस्तर कात्। येथों के जायन है। पना विकास कर कि कि कि कि कि आबद्ध जगत रवसः अपनी व्याख्या करने में अंतम है। सान्त जगत् में सगन्वय का ऐसा कोई तिद्धान्त नहीं जिसके द्वारा इसकी कठिनाइयों का धन्त हो नके। देय-कार वा कारण-सार्वता विकास, विकास अवस्था विकास परम ५२न (श्री है। उनके द्वारत भागी घर आ उत्पाल का ताहे। वीर हम स्थानों, क्षणीं क्या पटनाओं है उत्तर इठ जाहे तो बढ़ कहा जाता है कि विविध-

ताओं से पुर्ण यह जगत छिन्त-भिन्त होकर एकत्व के रूप में आ जाएगा। अत: देश-काल तथा कारण-कार्य-भाव रूपी ढांचों में प्रविष्ट अनुभव केवल प्रतीतिमात्र है। यथार्थ वह है जो सब कालों में विद्यमान है - बैकालिकाद्य-बाह्यत्वम'। यह वह है जो नदा का है और रहेगा—'कालवयनत्तावन ।' यथार्थ रीमा नहीं हो नकता जो आज है कल नहीं रहेगा। चुकि आनुभविक जगत सभी कालों में विद्यमान नहीं रहता अतः यह यथार्थ नहीं हो नकता। उस जगन को अयथार्थ इसलिए कहा जाता है कि सत्य ज्ञान के द्वारा उसका प्रत्याच्यान हो जाना है। वस्त्रांनारिक पदार्थ परिवर्तनशील हैं। परिवर्तनशील कोई भी पदार्थ प्रयार्थ नहीं तो सकता और जो नित्व है. वह सत्य वे अतीत है। जो मधार्थ है बह असन्भें ही हो नकना। बदि मसार में कोई बस्त यथार्थ है तो बह मोत में अपयार्थ नहीं हो सकती । इस अर्थी में परिवर्तनशीत जगतु अथार्थ नहीं है। यह जगा न तो विज्ञाह नत् है ओर न ही विज्ञाह अनत्। विज्ञाह नत् का अस्तित्व तभी हे और त वह जगत की प्रक्रिया का कोई अवयव है। विश्व इ असत पर निर्मी किरोर नहीं है, क्योंकि यदि ऐसा होता तो नितालस्थाना भी एक यस्तु होती । जुला कोई बस्तु नहीं है । जिसका अल्तित्व है बा परिणम-नशील है जो न भो सत् है और न ही असत् है. क्योंकि बह काभे जो उत्पत्न करता है। यत तथा असत् का सम्बन्ध ऐसा है जो बिरोध से रहित है और सत असन के ज्यार विजय पाने का प्रयत्न करना है नवा सन् रूप में परिणत होकर उसका निराकरण करना है। किन्तु तर्क के बल पर असत को बलपुर्वक सन की नोटि में लागे का प्रयास व्यर्थ है. क्योंकि इसमें नफल रानशी मिल सक्तरी। उन शीक्षित जगत में तन का असत के पाथ सम्बन्ध केवल एक-दूसरे से बाह्य होने का नहीं है अधित दोनों आहों के समान एक इपरे से सर्वधा विषरीत दिशा का है। एक पदार्थ दूसरे के अन्दर कितना ही प्रविष्ट क्यों न हो भेद एवं विरोध यदा विद्यमान रहते है और इस प्रकार जगत की प्रत्येक बस्तु अस्थामी तथा नाणवान् है । यहां तक कि जगत की प्रक्रिया में सर्वोच्च तत्त्र अयात जरीरधारी देश्वर भी अपने अन्दर असत् का आभागमा**ल** रखता है। ब्रह्म ही केवल मात्र सत्ता है जो विश्वद्ध सतु है और वस्तुओं के अन्दर जो भी यथार्थता का अंग है उसे धारण किए हुए है किन्तु उसके प्रतिबन्धों अथवा असत के अंभी ने उसका कोई सम्बन्ध नहीं। इसमें जो कुछ भी भिन्न है वह सब अयथार्थ है। " यसार का स्वभाव है कि जो वह नहीं है; वह प्रमना चाहता है। यह जगत् न तो है और न नीं है। इस प्रकार इसके स्वभाव का वर्णन नहीं किया जा ककता। यह 'सदनद्विलक्षण' भी है और अद-सदारमक भी । प्लेटो ने भी स्वीकार किया है कि 'सभी वरतपें नत और असन के मेल से बनी हैं। मत् और असत् का यही मिथुनीकरण शंकर को अभिप्रेत हैं। विस्मयकारी प्रतीयमान विविधता का नम्बन्ध यथार्थ नत्ता के साथ होना ही चाहिए, क्योंकि और कोई ऐसी सत्ता नहीं है जिसके अन्दर यह हो सके, किर भी उसे यथार्थता नहीं कहा जा सकता। इसीलिए इसे यथार्थता का मायापरक क्य अथवा आभान के नाम से पुकारा जाता है। जगत् के मिथ्यात्व की भावात्मक अभिव्यक्ति नावा है। इस प्रकार माया एक ऐसा माध्यम है जिसके द्वारा ब्रह्म अपने विवर्तभाव अर्थात् प्रतीयमान जगत् को अभिव्यक्त करता है।

प्रतामिजा दर्शन में विश्व-प्रक्रिया को उन्मेष अथवा उन्मीलन कहते हैं। उन्नेष अथवा उन्मीलन का अभिप्राय है अन्त स्थित भाषणात का बाह्यस्पेण प्रकाशन— उन्मीलन न अवस्थितस्यैं प्रकटीकरणम् । भि महेश्वर के तर्जन की दृष्टि ने यह दर्शन स्थानन्त्र्यवाद कहलाता है. किन्तु उसकी अभिव्यक्षित या आधिभाव या वृष्टि ने यह आभाग श्रद कहलाता है। जिन प्रकार मयूर का मुन्दर एवं विविध विच्छानाय उसके अडे के रस में अभिन्न रूप से निहित रहता है वैसे भी यह समस्त विश्व महेश्वर में अभिन्न रूप से विद्यमान रहता है। यही मयूरांडरम साद्दय उन्मेष प्रक्रिया का सार है।

अपने अनुभूतिजन्य विश्व की व्याप्या में जिनवगुप्त का भारतीय दर्शन के वस्तृ गरी नवा प्रत्यववादी दोनों प्रस्थानों ने मतभेद है। न्याय एव वैशेषिक दर्शनों से तो उनशा विस्तार तथा मूलसिडास्तों में पूर्णतया मतभेद हैं। सांस्य बौद्ध तथा अद्वेत वेदान्त के नाथ उनका मतभेद मल सिद्धान्तों नक ही सीमित है। प्रत्यभिज्ञ। दर्शन सांस्य के चौबीस तन्त्रों तथा पुरुष की फल्पना को स्वरंप अन्तर के नाथ स्वीकार कर लेता है। इसी प्रकार बाढ़ों के क्षणिकवाद तथा शांकर वेदान्त के मायाबाद को भी अपनी प्रक्रिया में स्थान दे देता है। अभिनव के अनुसार अनुसृतिजन्य बिग्य ऐसे बैश्यर की रचना नहीं है जिसका कर्तृत्व अण आदि उपादान कारण की सहायता पर निर्भर करता है, न ही वह सांस्य की भानि प्रकृति का परिणमन मात्र है, न ही विज्ञानवादी की भांति विशुद्ध विषयगत अनुभूति और न ही शांकराद्वैत की भांति उसकी सत्ता आंतिमूलक अयवा मात्र प्रतीत्पात्मक है। अभिनव भी दृष्टि में तो यह विश्व यथार्थ है क्योंकि वह चिदात्नस्वरूप महेरवर का स्वरूपप्रकाशन है, ठीक उसी प्रकार जैसे बोगी संकल्प द्वारा कोई वस्तू बाहर आभाशित कर देता है। साथ ही वह प्रत्ययात्मक भी है क्योंकि यह विदातमा की अनुमृति के अनिरिक्त और कुछ भी नहीं तथा इसकी गला भी चिदात्मा में ही है ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार हमारे प्रत्वयों की मत्ता हमारे अन्दर है। अपनी आभासवादी प्रक्रिया में वस्तुवादी तथा प्रत्यक्षवासी सम्बोतिः समस्याः ने कारण प्रत्यक्षिता दर्शन (बस्तुकार्दा प्रच्यः बाद'<sup>10</sup> सप्रकाला ()।

त्य वर्ष के अनुवार नवस्त विष्य का अधिष्टात जित् या वित् है। नामार्थित अपवार जानाम नवा जित् के विद्यान अवया जर प्रधान हैं। जो कर भी अमार्थ अनुभृति वा विद्या है वर्ष प्रकेश हैं। ज्ञानाल हो अन्य जान का वाचन पर किल्या हो पर पुष्ट की परमन्तित् तो आमार्थ है। आभान का बिद्याय है आ' व वित् वित् वित किल्या किल्या वीचित यप में के अवभावन वा प्रकाशन होता है कि वितित सहित अथवा वीचित यप में के अवभावन वा प्रकाशन होता है कि वितित सहित अथवा वीचित यप में के अवभावन वा प्रकाशन होता है वही प्रवित अवस्त विद्यार है। समस्त आधियार विवित है। वित प्रकाश के हिन्द में आता है वह आधारों का विव्यास मार्थ है। जिस प्रकाश के इस विवित है के अनेक प्रकाश के वनर, प्राम उत्यादि के प्रवित्व वर्षण ने अभिन वोते हुए भी परस्तर और वर्षण ने भी भिन्न भावित होता है। है।

ाभाग ध्यंण ने प्रतिबिध्यित आगणों के नदान है। तेन वर्षण ने बीन-िर पान भिन्न नहीं हुए भी उनने भिन्न भागित गाह है उसी प्राप्त आनाम भी विवास किना नहीं है, विन्तु भिन्न भागित होने । जिन प्रकार दर्षण में प्रतिबिध्य तगर ग्राम, रही, तथा बुध आदि वर्षण ने अभिन्त है संभाषि उससे भिन्न भामित होने हैं उसी प्रकार महेरबर के निविध् में प्रति-विभिन्न जगत उससे भिन्न नहीं है।

िन्तु उन दोनां आसातों में एक मानिक कर है। उपँण को प्रतिविच्छ ग्राण करने के निए आह्म प्रकार को अपंथा होतें। ह उसमें ने कोई बाह्म पदार्थ हा प्रतिविच्छित होता है, जिक पहुर रहा नार्व मान नाना में उसी की ही बृध्धि-करणना परिविच्छित होता है कोई गाह्म पदार्थ नहीं। वर्षण में तो प्रतिविच्छ बाह्म प्रकाश के हारा ही संभाव है किन्तु महेरवर की बेतना तो स्वयंप्रकाश है, वह तो बाह्म प्रकाश में तिरपंछ होकर प्रतिविच्छ प्रहण करती रहती है। विच्छा अशिष्टित दर्शण अवेचन है। उसे अपन पर प्रतिविच्छा आधानों का योध नहीं होता। किन्तु महेरवर तो सचे एन है। उसका बेनना में जो प्रतिविच्छित हस्ता प्रकाश की बाह्म है। उसका बेनना में जो प्रतिविच्छित हस्ता है। विच्छा होता है वे परमचेनना की कल्पना के अतिरिव्ध और हुछ नहीं है। परमस्त्रित् में बिद्ध बैसे ही प्रकाशित होता है के परमस्त्रित को विच्छा वहां है विच्छा होता है के परमस्त्रित होता है। अन्तर केवत होता है कि परमस्त्रित को विच्छा लिन के हारा उसका बोध रहता है

अद्वैत वैदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा वर्धन में पान्त मात्रा के स्वरूपों की तुलना 151

दर्पण को अपने में प्रतिविश्वित पदार्थी का बोध नहीं होता। 13

बेतना में आभाष उत्तर काल काल होते हैं जिस प्रकार नागर में तरंगे उटती हैं। तरनों के उत्यान पथा सार न नमुद्र को साती होई लाभ लोता है**,** न ही हाति । उसी अवार अस्था । के उन्नीयन और निर्माणन से परल वितना में कोई बिकार ना अला। अभा अस्ट अस ताम होते राते हैं, किन्तु उनकी अधिष्टान स्ता विका विभावप् वर्गा रहतः १ । बस्तुनः विश्वरचनाः विधान महेरवर के मानगणास तर प्रतिज्ञा जलना रहना है। याहा हव में इसका आभास तो उसकी कल्पनाओं का बहि: प्रक्षेप मात्र है।14

गारेक्बर की विक्तिति प्रकार की विक्तित मा भाति नही है। पुरस्कार जिस प्रकार सिट्टी तेकर दर्तन दनाता है, महेण्यर अपनी रचना इस प्रकार नहीं करता। उसके लिए तो नृष्टि हा। 🐩 १ अन्तःस्थित कल्पनाओं का बाह्य-प्रथन अथवा विवस्कार । उसे दलके लिए किसी बाहरी उपादान की आवस्यकता गरी पोती । वर अपनी उच्छा ब्रास हो ऐसा करने में समर्थ है । जो पदार्श महेरूबर के जातस्वाता वे १९७१ । आ दे तैय के रूप में प्रकट होते हैं बूपने रुख्यों से उपकी जाम्यां पत्यां के कथ ने प्रया निर्माण की बी को वे ब्राह्म गए में आभागि जैन है। चित्रते पासी हो प्रसादा एवं प्रं । के रूप में अल्पाति करता है किन्तु न्यो उसका पूर्णना ने कोई अस्तर नहीं पृता। यशे सम्बा शांच्य है । यह वर्गकी मानि पूर्वका से यथार्थ है। इस हम विश्वा नहीं रह सहते। तह स तो स्व व्यक्तिपर्वास है और स स्वरूपास्तरणः अववा वरिष्यान । वह तो ह -विशुहस्य से स्वरूपप्रवस असता स्वरूपाभिःगास्त । वर तः भौत्-स्वातन्त्रप्रवाद और आभासवाद का विवर्तवाद तथा परिणामवाद मे यही भेद है।

यहां पर वर कहना आवरका होना कि कि प्रकार विवर्त की प्रक्रिया में मात्रा की विज्ञित्त भूतिका । उसी के शहरण ने उनत् की ब्रह्म के विजयसि के रूप में प्रतीति तीती है, उसे प्रकार इस्तेष-प्रक्रिया में भी माया की सूमिका अनिवार्य है, क्योंकि उसके विका कर-प्रथम संभव नहीं। अन्यर तैयल इतना है कि जहा गाकर प्रणालों में वा जनत् को प्रह्म ने भिन्न नत्ता (विष्यान्त्र) के स्य में प्रतिविद्य प्रशंभ में मन्।गण है, बहां उंग्वराद्वयवाद में इसके द्वारा भेद-प्रथम सहेरवर के सीलाहिताल यो अभिन्यतिसमात्र है। उससे भिन्न किसी सत्ताकी करवताभी नहीं की जा सकती। तहां तो महेब्बर पूर्ण अहत तस्व है । स्वयं माता भी उससे व्यक्तित्वत नहीं है । वह उसकी अनन्यापेक सकित है न कि मिथ्या उपाधि । अतः उसके माध्यम से अवभानित मृध्टि का परन अद्वय तत्त्व महेश्वर से भिन्त होने का प्रश्न ही नहीं उठता।

शिवाह्यवाद में सृष्टि-प्रक्रिया का वर्णन पराणित की दृष्टि से भी किया जाता है। इसके अनुसार सृष्टि के मृल में एक असीम प्रभविष्णुना अथवा सित का अविच्छन्न क्रम है जिसे नाद कहने हैं। यह एक क्रियालील विन्दु में घनीभूत हो जाता है। यह समस्त अभिव्यक्ति या मृष्टि का मूल हैं। सृष्टि की परावस्था में वाचक और वाच्य एक हैं। उसके अनन्तर मृष्टि की 6 अवस्थाएं होती है; जिन्हें पडध्या कहते हैं। प्रथम अध्वा वर्ण और कला का है। वैसे मुख्यतः कला परमार्थ या अनुत्तर का वह स्वप है जिसके हारा वह मृष्टि के लिए शिवतरूप में प्रकट होती है। परमिश्व की मृष्टि-रचना-क्रम में दो अवस्थाएं मानी जाती है — विज्वोत्तार्ण तथा विज्वमय। इनमें प्रथम अवस्था निष्कल कही जाती है क्योंकि यह कला पा मृष्टि के अवभानन से परे हैं। दूसरी अवस्था सकल कही जाती है, क्योंकि वह सृष्टि प्रक्रिया से सम्बद्ध है।

इस सन्दर्भ में नाद-बिन्दु के अनस्तर जो कला का प्रयोग है उसका अर्थ है—सृष्टि की एक क्रमादस्या। कला उस अवस्था की बौतक है जहां एक के अनस्तर असाद्या अथवा विभेद प्रकट होने लगता है। परावाक् में बाचन एवं वाच्य का जो ऐका था वह अब इंड-भाव में परिणत होने लगता है। एस उड़-भाव या विभेद का प्रथम अथवा है वर्ण और कला की बिपरीतता। जयदेव मिह प्रत्यगात्मानन्द सरस्वती के एक लेख में अभिक्षक्त दृष्टिकोण से सहमति प्रकट करते हुए कहते हैं—'इस सन्दर्भ में वर्ण का अभ्रं अक्षर, रंग या वर्ग नहीं है, प्रत्युत बिन्दु से जो वेद्य वा अर्थ प्रक्षित्त होता है उसका एक प्रक्रिया कप है। इसलिए वर्ण का भाव है "अर्थ से सम्बद्ध प्रक्रिया लग का दिविष्ट मान अधिसूचक वर्ण प्रक्रिया रूप है, कला विधेय-धर्म है।"

सूक्ष्म भूमि में परवर्ती अध्वा मंत्र और तन्य है। मन्त्र सृष्टि के अगने क्रम तत्त्व का उपयुक्त 'प्रक्रियारूप' या आधारात्मक व्यवस्था है। तत्त्व सूक्ष्म निर्मिति का अन्तर्निहित सूत्र या उत्त है।

तृतीय तथा अन्तिम इन्द्र पद और मुबन का है। मुबन भिन्न-भिन्न स्तरों पर प्रमाताओं की प्रतीति के योग्य जगत् है। 'पद' उस जगत् की मानसिक प्रतिक्रिया और शब्द द्वारा वास्तविक निरूपण है।

पडच्वा का प्रणाली वद्ध रूप इस प्रकार है-

| वाचक   | वाच्य  |
|--------|--------|
| वर्ण   | कला    |
| मन्त्र | तत्त्व |
| पद     | मुवन   |

बाचक के आधार पर विक कालाध्या कहलाता है याच्य की ओर से देशाध्या।

इनमें वर्णाध्वा प्रमाणस्वकृष है। यह प्रमाता, प्रमाण और प्रमंय की विश्वा-नित्तमूनि है। वर्ण दो प्रकार का है—अनावीव तथा माबीय। माबीय वर्ण अमायीय से उत्पन्त होते हैं। अमाबीय वर्ण अकृतिम, संकोचरित और अनन्त होते हैं। माबीय वर्णों में अमाबीय वर्णों की वाचक शक्ति उसी प्रकार निहित रहती है जैसे अग्नि में उष्णता।

उस प्रकार परासक्ति की दृष्टि से पडध्वा के रूप में मृष्टि की जो असि-व्यक्ति अथवा उन्मेष होता है उसमें भी माबा की अपनी एक विविष्ट भूमिका है।

'उत्मेष' की प्रक्रिया का धिवेचन तब तक अध्रा रहेगा जब तक इसके सन्दर्भ में महेरबर की दो अनत्य शिवनयों 'प्रकाल' तथा विमर्श के विषय में चर्चा न की जाय । वस्तुनः लांकराद्वा गाद तथा उद्दराद्वयवाद में यहां मीतिक भेद है कि एक तो परमगना की केवल 'प्रवाल (चिन्) शिक्त' का पक्षधर है किन्तु दूसरा प्रकाल लिन के गाथ ही नाथ उसकी विमर्श (किंग) शिक्त' का भी नमर्थक है। इन दोनों की समन्वयात्मक भूमिका के बिना इस प्रवाली के अनुसार विवय-प्रक्रिया तत्मक ही नहीं है। अतः वर्तमान मन्दर्भ में इन दोनों शिक्तयों का विवेचन आवश्यक ही नहीं वांछनीय भी है।

वस्तुनः सृष्टि के सन्दर्भ में महे-बर के विश्वोत्तीर्ण एवं विश्वमय जिन दो स्वरूपों की बचों की जाती है उनमें से परवर्ती स्वरूप का विवेचन 'प्रकाश-विमर्शमप' के रूप में किया जाता है। वस्तुतः इन प्रणालं। ने नृष्टि-प्रक्रिया के सम्बन्ध में जिस कारण का विकास किया है यह सम्बद्धियादी तथा व्यव्दिवादी धारणाओं का समन्वित रूप है। अतः उनकी समिद्धियादी धारणा को समजन के लिए व्यव्दिवादी धारणा का अधिसमन अतीव आवश्यक है। वि अत्यव 'प्रकाश' एवं 'विषयों' इन दोनों सब्दों के म्पट्शिकरणार्थ उसी व्यव्दि नम्बन्धी धारणा पर विचार करना होगा।

#### प्रकाश तथा विमर्श : व्यक्टिवादी सन्दर्भ

प्रकाश शब्द जीवात्मा के एक पक्ष का परिचायक है। इसको बहुत कुछ दर्पण से समीकृत किया जा सकता है। आ ते उस पह्नू में यह मानस प्रतिभाओं का अधिष्ठानमात्र है. जो इसी की अपनी यृत्तियां ोती हैं। उनका उद्भव प्रस्थक्ष-काल में बाह्य पदार्थों तथा स्मृति, कल्पना या स्वप्न के समय पुनरुद्भूत सम्कारों के कारण होता है। बाह्य उन्ते कि का प्रभाव मन पर उसी रूप में पड़ना ह जिस रूप में एक बाह्य पदार्थ का दांग पर न कि उस रूप में जिस

स्य में लाल की मुद्रा पर। आश्य यह कि लाल की मुद्रा पर उसका उत्तेषक अपनी अगिए छाप डाल जाता है, जबिक दर्गण पड़े हुए बाह्य पदार्थ के प्रति-विम्ब ने अपनी पृथक् सत्ता एवं बुद्धता में अविकृत रहकर भी उनका अपने वे अगित रूप में प्रकाशन करता है किन्तु दोनों से मलभेद भी है। मुपुर को प्रतिविम्य अहण करने के लिए बाह्य प्रकाश की अपेक्षा होती है। निविब अस्थानार में दर्पण किसी पदापं को प्रतिविम्ब नहीं कर सकता. जबिक मर हाह्य प्रकाश के निर्देश होकर प्रतिविम्ब सहण करता है। वह तो न्यति प्रकाश है निर्देश होकर प्रतिविम्ब सहण करता है। वह तो न्यति प्रकाश है। यह तो न्यति प्रकाश करता है। यहा पक्ष पारिभाषिक दृष्टि ते प्रकाश कहलाता है। महामहोपाध्याय पंच गोपोनाथ कथिराज के अनुसार उसे प्रशाण रक्ष पदावली में अभिव्यक्त किया जाए तो मन के नन्दर्भ में प्रकाश का अभिवाय होगा—विषय की नित्ना अवीत् निविषय विष प्रतिविषय प्रविष्ठा ।

किल्लु मन केवल प्रतिविद्या ग्रहण करने तक ही गीमित नहीं रहता। उसकी अपनी प्रतिक्रिया भी तीनी है। हम देनते हैं कि अपन्न प्रवार्थ दमारे गाननपटल पर प्रतिविध्यत होते ही जपना भाषार अवित्य पर देता है अर हमारे में पद्मिति! सह बाह्य पदार्थ है की बुद्धि उत्परन है। जाना है। वहीं कहलाता है — विभार, चेनता भी तह दियान विश्व पर दिया जाना है। वहीं करवाता है — विभार, चेनता भी तह दियान विश्व पर दिया जाना है। पर्टी विषय की चेतना और धारणाहरक नहवों से गमिश्र पर दिया जाना है। पर्टी विषय की चेतना और तिविध्यक अपना जान विश्व पर दिया जाना है। पर्टी विषय की चेतना और तिविध्यक अपना जान विश्व पर प्रत्यक्ष है। उन प्रकार हम नलये हैं कि विमर्ण है — एक सन:स्मन्द अवाय गन: भोभ। वर्ष्य पर पर पर की वर्ष, तबसे वड़ी विश्वचा है। यह विभिन्न अवार्थों का निर्णय देने के लिए स्वत्यत्व है। यह इन प्रधात प्रतिविध्यों को गस्काराध्यमा सुर्राजन रखता है। किसी बात भो पुन: जन देने के लिए स्मृतिकोष से कुछ भी प्रहण कर सकता है। कामाना में विगर्श इन नवका, वरन् उनसे भी कड़ी अधिक का द्योतक है।

इत प्रकार जब विक त्यिटि के मन्दर्भ में 'प्रकाशिवसर्यमधाना' की बात करता है तो उसका अभिप्राय यह होता है कि यह स्वयंग्रकाण है तथा उसमें पूर्ण संस्कार विद्यमान रहते हैं और यह प्रतिविध्व ग्रहण करने में, अपने तथा दूसरों को समझने में, अपने मानन में स्थित पदार्थों के निवन्त्रण में तथा उसमें समा-हित संस्कारों के साथ नवीन मानग प्रतिमाओं के नर्जन में समर्थ है। 18

अब देखना है कि 'प्रकाशिवनग्रमयता' का विश्वातमा (सर्माट) के नर्दर्भ में क्या अभिप्राय है। क्षेमराज प्रकाश को एक भित्ति मानने है जिस पर विश्व के समस्त भावजात प्रकाशित होते रहते हैं। 19 जिस प्रकार मुकुट में प्रकाशित पदार्थका आक्षा वर्गमार है उसी प्रधार परमणि। का प्रशास भी सतस्त आभानी ता लीक्टाम ह और उनमें प्रकाशित विश्व तहाकार लोने दूए ती नदृब्यनिश्चित प्रीत होता है। <sup>20</sup> असिना भी गर्न बहुते हैं। <sup>21</sup>

उपका पश्चिमान जीतामा के पश्चिमान की भानि प्रशास है। है, में उसी भांति प्रसारित शाता है पिस ाांति व्यक्ति की बुक्ति स्वप्त के समा। जिस प्रकार स्वत्स में रत्नराणि प्राप्त करते पर कोई धनाडव वही हो जाता, न ही स्वप्त में गा। के काटते में मृता का ग्राम । वा अनुभूति तो व्यक्ति की पृद्धि को स्वत्नसभका । ती रहती है। टीक उसी प्रकार विस्तातमा की लाभान सन-काल ही बिज्ब के नाना कार्यकलापों का अनुभव कपता है। अतः प्रकास का अर्थ विद्वातमा के माब उसी अर्थ में है जिस अर्थ में जीवातमा के माथ वर्णीक दोनों प्रकाणित होते है तथा प्रतिबिम्य ग्रहण करने और अपः में पदार्थ के साथ एकात्मना स्फरित होते में समर्थ हैं।22

किन्तु व्यक्तिगत तथा नमस्टिगत प्रकाशों हो अस सर्वता समात नहीं कह वलते । अधिष्ठान की दृष्टि से एन दोनों में महान् यन्तर भी है। आस्टिगत प्रकाश के अधिष्ठाय में उपराग केवल आध्यास्तर कारणों से जी नरी उत्पत्न होता देना कि स्वप्त वका कल्पना की स्थिति में, अंगतु बाह्य कारणों से भी, जैसा कि निवारतार प्रत्यक्ष के समय । किन्तू तमिट्सन प्रतास के विवय में बाह्य कारणों के उपरक्त होने का प्रश्न ही नहीं उठता क्योंकि यह तो विस्तानना हे, विश्वभय है।

चकि सभाववाद एक व्यवस्थित प्रक्रिया है. अतः एपमे प्रवाधित होते के लिए अस्तःस्थित भावराणि में ने कुछ ही की अपेका होती है। उन अस्ति वे पुत्रं नीत भानों की अध्यक्षता होती है -(1) रण्डा, (2) कार तथ (3) आनन्द । ये तीनों अध्योत्याधित कप ने नन्बद्ध । जेना वि हम देखा ह कि इच्छा की उत्पत्ति तह यह सम्भय नहीं जब तक आनन्त न हो, इसी प्रकार उच्छा के विना ज्ञान सम्भय नहीं और जब तक विषय का ज्ञान न हो नब नक कोई व्यवस्थित किया कैसे सम्भव हो। सकती है ? अतः विगर्श का प्रयोग जब विश्वातमा के सन्दर्भ में होता है तो इसका अर्थ होता है-वह गरित जो हमनः आनन्द, इच्छा तथा ज्ञान को जन्म देती है।

महेरवरानस्य इस विमर्ग र्ज दो कोटिया निर्धापित करते हैं—(1) सुद्ध-विभर्ग (2) प्रांत करणबैचिच्यात्म विगर्ग। जब वह हदसप्रकासस्यमप आतमा में ही स्थित रहता ह तो कहलाता है--शुद्धविमर्श तथा जब गड़ी 'सै हुं इस प्रकार 'इदमिति' रूप क्षोभ का अनुभव करने लगता है तो विश्व-विस्तार की अवेक्षा से उसे दूगरी कोटि में रखा जाता है। 23 सूक्ष्म दूष्टि से देखें तो क्रिया बाह्य भी होती है, आन्तरिक भी । प्रथम विशुद्ध प्रभातृपरक होती है तथा द्वितीय का बाह्य स्फुटन होता है । अभिनव अपने न्तोचों में उन्हीं दोनों को अन्तःसृजन तथा बहिःसृजन की संज्ञा देते हैं।<sup>24</sup>

त्रिक सामान्यतः इन्हें अन्तःस्यन्द तथा बिःस्पन्द के नाम से अभिहित करता है। कविराज जी के जब्दों में प्रकार तो व्यक्ति के स्वरूप का निर्वचन करता है अतः उसमें विभागों की सम्भावना नहीं किन्त् विभन्ने निरवचन होते हुए भी अवयनों में विभन्त हो सकती है। 25

शैब स्वानन्त्र्यवाद में बस्त के अस्तित्व का साहत्व प्रकाश ने स्थापित किया जा सकता है। यदि वह बस्त है तो प्रकाशित अवश्य होगी और यदि वह प्रकाशित नहीं होती तो वस्तु नहीं है। इसी अभिप्राय से इसे आभास कहा जाता है 'आभातमेत बीजादेशभागा छेत बस्तुनः' उस प्रकार हम देखते हैं कि अस्तित्व-सामर्थ्य ही प्रकाश है । किन्तु वस्तु का गत् होना, अस्तित्व में आना, उसकी बह सत्ता यथा स्वयं आने में सिक्रिय नहीं ह ? क्या उस वस्तु का हमें बस्तुतया भान नहीं होता। अतः स्पष्ट है कि प्रकाण तथा विसर्ण एक-दूनरे के पूरक है। प्रकाश वस्तु का प्रायप्रद धर्म है और धर्म होना ही विशर्श है। 26 विमर्ज न केवल प्रकाश के नाथ अपना ऐक्य स्थापित करता है, प्रवित् यह सुध्डि के 'क्यों' की भी ब्याल्या करता है। स्वातन्त्र्य विमर्ज का वह पहलु है जो उस 'क्यों की ब्याक्या करता है। विगर्क मुच्हि, स्थिति आदि गर्भा क्रियाजील स्थितियों में ब्यक्त होता है। हम किसी बस्तु की प्रकृति में सन्देह करके अपनी अजना का परिचय देने है। जलना अग्नि की प्रकृति है, उसी प्रकार अन्त:-स्थित वस्तुओं का प्रस्कुरण विभर्ग की प्रकृति है। स्वय्न तथा करवना क्या आत्मा के स्वभाव के अतिरिक्त अन्य किसी व नम्भव हैं? प्रकाश जिब की गमित को स्थल क्रिया में प्रकट करता है और विनर्श गमितमान को। 'जिस्त-शक्तिमतोरभेदः विकन्य का सारमृत तत्त्व है। इन दोनों शब्दों का प्रयोग अनेक नाभों से होता है। उनमें मुख्य है-चित् तथा आनन्द। 'अस्ति' प्रकाश का बातक है, 'भाति' 'विमर्श का। अतएव आभ्यन्तर तथा बाह्य जगत् 'अस्तिमातिमय' होने के कारण शिवशक्तिमय है<sup>27</sup> और जगत का स्नष्टा है— प्रकाणविमर्शमय शिव । उसका सर्जन-कार्य मानव के स्वप्न-पदार्थी की मांति ही अपनी भित्ति पर अपनी इच्छा से बिना किनी सहायता के चलता रहता है।

उपर्युक्त विवर्त तथा उन्नेष के विवेचन से स्पष्ट हो जाता है कि जगत् अथवा जगदानास दोनों दृष्टियों से माया का पर्याप्त महत्त्व है। शांकराद्वयवाद तथा ईश्वराद्वयवाद दोनों ही प्रणालियों में विश्व-रचना-प्रक्रिया तथा विश्व- रचनावोध दोनों दृष्टियों से माथा की भूमिका अनिवार्य है। एक में वह जगत् के निध्यात्व का प्रत्यायन कराकर परमसत्ता की यथार्थता के एक-मावता-योध में महायता करती है तथा दूसरे में अगुद्ध जगन् के आभास को महेश्वर के लीलाविलान के रूप में प्रस्तुन कर इस धारणा को दृढ़ कर देती है कि महेश्वर पूर्ण अद्धय तन्त्व है तथा नाना वैचित्र्यमय विश्व के रूप में हम जो कुछ देल रहे हैं वह उसी का स्वनाव-प्रकाशन है तथा उसी की भांति प्रथार्थ है। उस प्रकार माथा दोनों ही प्रणालियों में अपनी अनिवार्थ सृपिशा निभानी है। अद देखना है कि उसन दोनों प्रणालियों की विश्वातमा नम्बन्धी धारणा के साथ इसका करा तस्वन्ध है तथा उस सम्बन्ध में विश्ववोध ने किस सप में तथा कितनी सहायता मिलती है।

## ब्रह्म एवं शिव की शक्ति माया

अद्वत वेदान्त के अनुसार माया उच्चर की शक्ति है, उसका अन्तः स्थायी बल है जिसके द्वारा वह संभावता को बास्तविक जगत् के सप में परिष्ठत कर देता है। उस उच्चर की माया जो बिचार के भेष में परे है, अपने को आकारों में परिवर्तित करनी है, अपने को आकारों में परिवर्तित करनी है, अपने को आकारों में परिवर्तित करनी है, अपने को साम और सकत में यह नितर हुए ईरबर की उत्ताहिका शक्ति है और उसी नाधन से परमक्ता ब्रह्म समार की रचना करता है माया का कोई पृथक निवास नहीं है। यह उच्चर के ही अन्वर रहती है। शित्र प्रकार उच्चता अपने में रहती है। शित्र प्रकार वह इसके माध्यम से जो भी अवभासित करता है बहु उसमें व्यतिस्थित अथवा भित्त नहीं अपितु उसी का स्वम्पावभासन है। उसके अपभासन के निए बहु अपनी इच्छा से अपने स्वरूप को परिमित कर नेता है और इस व्यापार में माया इसकी अत्यन्त सहाबक सिद्ध होती है। अब देखना यह है कि ब्रह्मवाद तथा ईरबराइयवाद दोनों में उसकी क्या स्थित है तथा ब्रह्म एवं शिव की शक्ति के रूप में यह अपनी भिसका का निर्वाह किस प्रकार करती है।

यह तो अब निविवाद हो गया है कि आचार्य गौडपाद तथा शंकर द्वारा प्रवित्त एवं प्रचारित अहैतवाद तथा सोमानन्द, उत्पन्न और अभिनयगुष्त द्वारा प्रम्तुत परमेश्वराद्वयवाद ठीक एक ही प्रकार के सिद्धान्त नहीं हैं। ब्रह्म-वाद माया को नत् एवं अमत् दोनों में विलक्षण तथा अनिर्वाच्य मानता है। किन्तु औव चिन्तकों के अनुसार इसमें द्वेत भंग नहीं होता। परमार्थ दृष्टि से माया तुच्छ हो सकती है. किन्तु इसकी व्यवहार-भूमि की सत्यता तथा विचार-भूमि की अनिर्वचनीयता वस्तुतः ब्रह्म के अद्वैत तत्त्व का स्पर्य नहीं करती। इस जीवजडातमक विश्ववैचित्र्य का हेतु क्या है? मुल में जब एक ही अद्वय

र्शक्षप्रविवाद में भी बजात और भाषा ह किन्तु पर प्रवृत्ति भागानिसा नती है। वह आत्मा का स्व(तरहणमतक । धौत् रके छा गरणहील कप है। नृष्ट निस पकार नागर प्रधार के भिन्त करता है, उसा प्रकार परमञ्चर भा स्बेच्छा से नासा प्रकार जी मुसिका चरण करते हैं । घर स्वतन्त्र हैं । घरने स्बह्य को आवृत्त करने में भी एमधी है और उपका प्रकालन करने में भी। किन्तु जब वह अपने स्वरूप की आवृत्ति करते हैं तो भी उनका अनावन रूप चपुन नहीं होता । अज्ञान उनकी शनित का विज्ञमण है । जिल प्रभार मुद्रे 🥶 १००१० स्थित ह्यूपारे 🥳 के उच्चारित प्रस्ता ត្រូវ ្រោះ បាន បានទៀប ភាព ការការប្រធានាក្រាម न होने पर विधों को प्रकाशित कीन करता ? विदय वैचित्र्य की इसी प्रकार अप र क्याचना वस्ती है। विवायना स्थापिता प्राप्त संवस्त्र प्रशास के एकिया ला. १८. है। एक या पाद राज्यात स्थानक यो किन्तुप नहीं मानते, ऐसी बात नहीं है। अज्ञान आत्मा की ही यदित है यह तथ्य प्रमुक्ती की स्थानिक वाक्या का ता है। मस्त्य ईक्यस्था कर वाला ता विकास स्वातस्य प्रयोगः विभवीत् प्रयोगः । । । १ वृध्यप्तरापः ॥ १ वृध्यपः विभवन्तः । सार पर पहुंचा । अबा पश्चिम्हान उपलास्यक है। एवं बीना के स्थानिय ा । अर्थात् भाषरप्रोत में आरण विस्थोत्तीर्ण, - विस्थानग्य, एक, सला, सिर्मल निर कार, असावि, असस्त, तास्त, सुविद्यः हिन्नीत एव नगार का तेनु पात्राभाव-विहीन, स्वप्रकास तथा नित्यमुका है, किन्तु उसने कर्नृत्य नहीं है। किन्तु

हैश्वराहुँन में विभिन्न है। आत्मा का स्वभाव है। जान और क्रिया में कोई नात्त्विक नेह गी। इसकी क्रिया है। जान है क्वींकि वह आता का भर्म है क्वा जी निवस्त है। उसी क्रिया है। उसी जान जी क्विया है। उसी जान पर राज्या क्विया है। इसी जान पर राज्या क्विया है। इसी क्विया है।

पतासिना र्यंत पूर्णाईतवाडा है। उसके सामने शकर का उड़ेतबाद जड़-महाना है ने प्रतिन होता है। पर गोपानाय कियशन कहने हैं, जान पहला है, माने शकर दैन ने भान और बस्त है एनी कारण उनके पत ने बहुत हैंत ने बिएशन हैं, अनुष्य नह अगत्कत्व हैं। वह विचार से हैंत कोटि में आ जाना है। जानम के मन में बहुत जब्द हा अर्थ हैं—दो का नित्य सामरस्य। संकर ब्रह्म को भूतप और माना को अनिर्वचर्तन कहने हैं। इसलिए बादन हारा जिन्ना उद्देतभाव का उत्कर्ण दिसाद की नेप्टा की गई है, उतना ही पूर्णभाव के प्रकाश में वाधा पड़ी है। 28

तकर वाका ो तथा नहीं मानते अतः उनका अद्वेतवाद अनुवृत्तिमलक न द्वान क्यावृत्तिम् नक है। नावा ब्रह्म का यकि। है, ब्रह्माध्यित दे पर ब्रह्म सत्य-हैं और वाका अदमद्वित एक। किन्तु माया को स्थीकार कर उनको ब्रह्मभी तिहा आर नत्यस्वस्था मानते पर ब्रह्म और माया में एकरसता आ बाती है। यह एकरमना माया को त्याम कर या तुष्ठ गमलकर नहीं, अपितु एक्को अपना ही यकि। समझते में है। वशों द्वाना दृष्टि-यक्षित के आवृत होने पर अ बावते हैं कि एक में सूर्ण को दक्क विवा है: किन्तु हम भूग जाते हैं कि एक ने सूर्ण को दक्क विवा है: किन्तु हम भूग जाते हैं कि एक ने सूर्ण को प्रवाद हो। ते से प्रवाद हो। वह उनी की अवस्थ हो। वही की अवस्थ हो। वह उनी की वह तो अनावृत्त को है।

गाण जन्म तत्त्रमून जन है का त्याम करके नहीं और उनको गाधान् ब्रह्म गाधन अन्तर उनके कि ताम कर्न जन जनमा करने ने कि भी ति की नार्यकता सभाव है। शास्ति सत्तर है जनः संख्या नार जन्म मी नहीं है — मि भा नहीं है, इसी मिल् नभी कुछ निधान है। इन्यमान बैंकिय् प्राप्त का है जिलास है, केंद्र अनेद का है आत्मप्रकान है। अनेत्रका किरणराजि निवक्य सूर्य का अपना ही स्कुरण मात्र है। कविराज जी शंकर के 'तमः प्रकान बद्विक्डयोः' पद में

ही सन्निहित भाव का स्पष्टीकरण करते हुए कहते हैं कि प्रकाश से ही घर्षण द्वारा अन्धकार का आविर्भाव होता है और अन्धकार ही घर्षण द्वारा प्रकाश में पर्यवसित होता है। दोनों ही नित्य सगुक्त हैं, स्वस्प में समरस भावापन्त हैं। घर्षण से प्राधान्य का विकास होता है। इस प्राधान्य के अनु-सार व्यपदेश होता है। आगमशास्त्र का यही सिद्धान्त है। पुरुष से प्रकृति, किंवा प्रकृति से पुरुष एकान्ततः पृथक् नहीं है, हो भी नहीं सकते । जो ऐसा कहते हैं वे केवल विचार के द्वारा तत्त्व-विश्लेषण मात्र करते है । वस्तुत: सांस्य के प्रकृति-पृष्ठप-विवेक का अर्थ भी पृथवकरण नहीं है। 129 स्पन्दकार को उद्भन करते हुए वह कहते हैं कि जीवन्मुबन जगत भर को ही आत्मक्रीडा अर्थान आत्मज्ञक्ति के विलास के रूप में देखता है. उसकी योगावस्या कभी भग्न नहीं होती । 30 भेद और अभेद, ज्युत्यान और निरोध दोनों के अन्दर साम्य-दर्शन होने पर कोई आर्शका नहीं यह जाती क्येंकि दोनों एक के ही दो प्रकार है। इसी को शिवणिक्त का सामरस्य वा चिदानस्य की प्राप्ति कहते हैं। ब्रह्मवाद से ईश्वराद्वयवाद की यही विशिष्टना है। एस प्रकार शिवाद्वयवाद शक्ति और शक्तिवान् के अभेद के आधार पर माया तथा विश्वातमा में अभेद का प्रतिगादन करके एक व्यावहारिक तथा उपयोगितावादी दृष्टिकोण प्रस्तुत करता है जिसके अनुसार विय्वरचनाबोध हमारे लिए एक अनबूझ पहेली न रहकर ब्यावहारिक सत्य वन जाता है।

# विद्वरचना विधान में चिति का स्वातन्त्र्य एवं चित् तस्य की निरपेक्षता

प्रतिभिज्ञा दर्शन में प्रसार्थ तस्त्र चित्, प्रमिश्व अथवा महेण्वर कहलाता है। दृष्यमान् जगत् की सरचता और विन्यास के आधार पर सामान्यतः जो ईण्वर नामक एक आद्य कारण का अनुमान किया जाता है, उस दृष्टि से इस दर्शन में परमार्थ को महेण्वर नहीं कहते हैं। वह महेण्वर इसलिए कहलाता है, क्योंकि उगको अपनी इच्छा की निरपेक्षपूर्ण प्रमुक्ता अववा स्वातंत्र्य प्राप्त है। इस पर किसी अन्य का नियन्त्रण नहीं होता। सोभानन्द इस विश्व को महेश्वर की उसी 'अनिरुद्ध इच्छा' का स्फुरण मानते हैं। 31

यह निरपेक्ष अनिम्द्वप्रमुसत्ता अथवा स्वातन्त्र्य अन्ध्यनित नहीं है। यह चिन् का स्वभाव है। यही स्वानन्त्र्य महेश्वर की कल्पना का वेद्यरूपेण उपस्थापन करता है। यह शनित स्वतन्त्व इसलिए कहलाती है कि यह अपने से बाह्य किमी उपादान अथवा उपकरण की अपेक्षा नहीं रखती। यह कुछ भी करन या होने में समर्थ है। यह देश, काल या कारण आदि से परे है, क्योंकि इनकी अपनी सत्ता उसी के द्वारा है। 32 यह चिनि वह स्कुरत्ता है जो स्वयं

निर्विकार होते हुए सभी विकारों की जन्मदात्री है। इसे महासत्ता कहा जाता है क्योंकि इसमें सब कुछ होने का सामर्थ्य विद्यमान है। यह देश तथा काल से अतीत है। यह परमेश्वर का दृश्य है। <sup>33</sup> माध्यमिक बीउ सारे संसार की **श्**न्य कहता है क्योंकि उसके सारे पदार्थ अन्यापेक्ष (परतन्त्र) हैं। अन: उनमें अपने स्वभाव स्वतन्त्रता का अभाव है। श्न्य का अर्थ है स्वभावरहित होना। इसी कारण उनको प्रतीत्वसमृत्याद की कल्पना करनी पड़ी। प्रत्यिभज्ञा दर्शन में चिति अपने बहि:स्फार के लिए किसी की अपेक्षा नहीं रखती। वह स्वतन्त्र है तथा निरपेक्ष भाव से विष्व की रचना करती है। 31 इसीलिए इसको अनन्यनिर्पेक्ष कहा गया है। 35 पाणिनि का 'कर्त्ता' भी स्वतन्त्र है। 36 महेरवर की शक्ति के स्वातन्त्र्य की धारणा के लिए त्रिक पाणिनि का ऋणी प्रतीन होता है। स्वातन्त्र्य की यह धारणा, वस्तुनः, इस बात का निदर्शन है कि शिवाद्वय-बादी उसी की मत्ता का आभास विश्व के विभिन्न रूपों में देखता है। शक्ति तथा अवितमान के अभेद में गित तथा नाना वैचित्र्य दोनों सन्तिहित हैं। क्षेमराज इन धारणा के प्रवल पक्षधर है। उनके अनुसार विश्व की विभिन्न भिमकाओं के 'प्रच्छादन' नथा उन्मीलन के तारतम्य का आधार उसी चिदातमा का स्वातन्त्र्यस्वभाव है। 37

यह स्वातन्त्र्य उस चिदातमा (चिति) का अनिवार्य स्वभाव है। यही उसका ऐड़वर्य है जिसके कारण वह ईव्वर पद से अभिद्वित किया जाता है। इसे 'आनन्द' भी कहा जाता है। मानव के मन में भी स्वातन्त्र्य के प्रति कितनी उत्कट अभिलापा होती है। हमें भी यदि अपने दैनन्दिन कार्यों में परमुखापेक्षी न होना पड़े तो कितनी प्रनन्तता होती है। हम विभोर हो उठते हैं। सुष्टि तथा स्थिति का यह विनोद महेरवर स्वान्त:-सुखाय करता है और इस महान् कृत्य में उसे किसी के साहाव्य की अपेक्षा नहीं होती, इससे वड़कर आनन्द तथा स्वतन्त्रता और क्या हो सकती है ? स्वातन्त्र्य तथा विमर्श यों तो समानार्थक हैं; किन्तु फिर भी उनमें ईषत् भेद देखा जा सकता है। स्वातन्त्र्य विशेषतया 'इदम्' से सम्बन्ध रचता है जबिक विमर्श का सम्बन्ध उससे आगे वड़कर 'अहम्' की विशुद्ध अवस्था से है। स्वातन्त्र्य की कोई मिति नहीं। अपनी इसी व्यापकता के कारण वह परमेश्वर की सभी शक्तियों की एक पंजीभृत मूमि है। उसकी इसी व्यापकता के कारण विभिन्न प्रयोजनों को लेकर इसके विभिन्न नाम दिये गये हैं।

अभिनव अपने स्तोत्रों में उसे विभिन्न नामों से पुकारते हैं। कहीं तो वे उसे 'निजेच्छाप्रसरता' कहते हैं। 38 कहीं वे उसे 'चमत्कृति' नाम देते हैं। 39 चमस्कृति का अर्थ है-आत्मचवंणा अथवा आत्मपरामशं। वे उसे स्फ्रता की संज्ञा भी देने हैं। इसी स्फुरत्ता ने यह भाय-जगत् स्फुरित होता है तथा बह देश तथा काल की परिधि से परे हैं।

इसे 'बोध' तथा 'स्पन्द' भी कहा गया है। स्पन्द इसीलिए कि इसके द्वारा यह अचल चित्प्रकाय गतियील-सा प्रतीत होता है। योगवाशिष्ठकार ने भी यही मत व्यक्त किया है—

'अनन्या तस्य तां विद्धि स्पन्दशक्तिं मनोमयीम् । स्पन्दशक्तिस्तदेच्छेयम् दृश्याभासं तनोति सः । 40 '

अभिनवगुष्त 'रहस्वपंचदिशका' में इसे 'अन्तर्नदन्ती वाक्' कहते हैं। स्मरण रहे कि यह 'अन्तर्नदन्ती वाक्' 'स्वरसोदिता परावाक्' से भिन्न नहीं है। शिवसूत्रकार तथा अभिनव भी इसे चैतन्य नाम में भी पुकारते हैं।

इस स्वातन्त्र्य अयवा विमर्श की धारणा पर काश्मीर शैव दर्शन में विशेष बल देने का उद्देश इसका अर्द्धत वेदान्त में विलक्षणता बताना रहा है। वेदान्त प्रतिपादित बह्म शुद्ध बुद्ध मुक्तस्वभाव तथा प्रकारीक्षणत होते हुए भी निविमर्श है, निष्क्रिय है, जबिक महेश्वर स्वातन्त्र्यस्वभाव है, सविमर्श है। वेतना उसकी सक्रियता की द्योतक है। यही दोनों में भेद है।

अभिनवगुष्त चिति अथवा परमशिव से न्वातस्त्र्य का विवेचन करते हुए कहते हैं, 'प्रकाशिवमशंस्थकप संविद्क्षी परमशिव जिसका कभी भी अपलाप नहीं किया जा सकता, जो सदा उदित है, अपने स्वातन्त्र्य के माहात्स्य से ही जो कि सवित् से पृथक् नहीं है, इह से लेकर स्थावर तक प्रमाता के रूप में और नील, सुध इत्यादि प्रभय के रूप में प्रकट होता है। ये प्रमाता और प्रमेय उससे अभिन्त होते हुए भी भिन्त को भांति भानित होते हैं; किन्तु ये उसके स्वरूप को कभी ढक नहीं सकते। 41

इस प्रकार हम देवते हैं कि परमिश्य की अपनी स्वभावभूत विमर्णात्मक किया ही उसकी परमक्ष्यरता है। इसी के प्रभाव से वह सदैव पंचकृत्यकारिता के प्रति अभिमृत बना रहता है। यदि उसमें मृष्टि, सहित आदि पंचकृत्यकारी स्वभाव न होता तो यह शूच्य गगन के समान जड़, रिक्त और अनीश्वर होता। <sup>42</sup> यह क्रियाचपना या शक्तिकपता उनका स्वातन्त्र्य कहलाता है। वह स्वयंग्य, स्वतः, अपने ही भीतर, अपने को ही तथा अपनी ही महिमा के बल से अनन्तवैचित्र्यपूर्ण सगार के क्य में अकट करना रहता है। ऐसा करने के लिए उसे न तो अनादि और अनिवंचनीय अविद्या की, न अनादि वासना की, न ही अनादि अविवेक की, न ऐने हा निथ्या जान की और न ही अनादि कर्म आदि किसी भी वस्तु की आवश्यकता पहनी है। यह इनमें से किसी एक की भी अपेक्षा से सृष्टि, महार आदि में प्रवृत्त नहीं होता अपनु अपनी इच्छा

अर्थात् स्वातन्त्र्य से प्रवृत्त होता है । सृष्टि के लिए उसे सूल प्रकृति, परमाणु आदि बाह्य साधनों की भी आवश्यकता नहीं पड़ती। अपने से भिन्न किसी भी वस्तु की अपेक्षा के बिना ही सुष्टि एवं संहति आदि क्रियाओं का चलते रहना भी उसके म्यातन्त्र्य का ही विलास सिद्ध होता है। परमणिव अपनी परिपूर्ण स्वतन्त्रता का विमर्शन करता हुआ जब उसी स्वतन्त्रता की उन्मुखता के चमत्कार मे आविष्ट हो जाता है तो मुख्टि के प्रति उमंग में आकर उसके प्रति उन्मृत होना हुआ अपने निर्मल प्रकाश के भीतर अपनी स्वतन्त्र और अनिरुद्ध इच्छा से अपनी शिवतयों के प्रतिविस्वों को अभिव्यक्त करता है। 43 यह अभिव्यक्ति ही सण्टि-संहार आदि के रूप में प्रकट हो जाती है। युद्ध स्फटिक जिला में नील पीनादि विविध आसामों के पड़ने पर भी मफटिक की स्बच्छना में कोई अन्तर नहीं आता। युद्ध प्रकाण में भी विश्व के आभागित होते रहते ने उसकी गुद्धता में कोई बृद्धि नहीं आती, प्रत्युत इसी से उसकी परण्यवरता प्रकट होती है। हा. स्कटिक को प्रतिविस्व ग्रहण करने के लिए अपन ने निस्न विम्बों की अवश्यकता अवश्य ही रहती है; किन्तू शिव अपने प्रकाश के भीतर अपनी ही विमर्शात्मक शक्ति के विविध प्रतिविभवी को धारण करना हुला बिद्य के मुस्टि, स्थिनि, बंहार आदि का अवभानन करना है । इसे अपने से सिल्न प्रकार की आवस्थकता नहीं पड़ती । अपने हो स्वातस्य से वह अपन ही भीतर जीवभाव, परिसित क्रेयरमाव, माया, अविद्या, वासना, अविवेक, विध्या जान, कर्मशायना, प्रकृति तथा परमाणुओं यहां तक कि समस्य प्रयच को प्रतिविभिन्नत करता रहता है। श्रीकण्ड जादि की परिमित मृष्टि तो अन।दि कः कि अधीन होती है। परमणिव की मूल सण्टि गर्वजा स्वतन्त्र और निर्पेक्ष होती है।

अब प्रधन यह उठता है कि यह सब महेच्चर क्यों करता ह ? यह बस्तुतः उसका स्वभः व है कि वह अपनी इच्छा से अपने को जीवभाव में प्रकट करता हुआ शिवभाव को भूला बैठना है। देश, कान और आकार से परिच्छन्त न होते हुए भी वह अपनी स्वभावगत स्वातन्त्र्य की क्रीडा के उमग में आकर अपने आपको उक्त गीमाओं से परिच्छन्त करके सीमित जैसा प्रकट करता है। अपनी स्वातस्थ्य-लीला के उल्लास में बह अपन पराद्वैत भाव को भी मूत्र जाना है और द्वैतभ:ब का अबभासन करता हुआ जीवस्थ में प्रकट हो कर अपने को अपने स्वत्य में भिन्न समजने लगता है। वह सब कुछ करना उसका न्वभाव " है। स्वभाव की अभिव्यक्ति के उत्तरकाल में जीव अपने भूले हुए वास्तिक स्वसप की लोज आरम्भ करके कभी कर से कभी अगन से अपने आपको पह-चानकर पुनः शिवत्व प्राप्त कर लेता है। 14 इस प्रकार वह अपने स्वतंत्र का

प्रत्यभिज्ञान कर उसके आनन्द का उपयोग पुन: करने लगता है। यह भी उसका स्वभाव ही है। स्वभाव के विषय में प्रश्न करना व्यर्थ है। बिह्न में दाहिका शिक्त क्यों है? यह प्रश्न अनर्गन है। परमिश्च यदि अपने स्वरूप का गोपन और प्रकाशन न करे तो उसकी शिवता कैसी? अनेक रूपों में ऐसा अभिनय करते रहना ही उसकी परमिश्चला है। इसे ही उसका स्वातन्त्र्य कहते हैं।

यहां एक बात स्पष्ट कर देनी होगी। शिव अपना भेद-प्रथन तथा वैचित्र्या-वभागन माया के माध्यम से करता है। यहां उसकी स्वातन्त्र्य-शक्ति माया की शक्ति के रूप में अभिन्यक्त होती है तथा उसके वास्तिवक स्वरूप का तिरो-धान कर देती है, और इस प्रकार अगुद्ध सृष्टि की अवभासन प्रक्रिया चल पड़ती है। किन्तु यह सब कुछ महेश्वर की इच्छा से तथा उसके भेद-लीला-विलास के रूप में ही होता है। किन्तु जैसे ही उसकी यह क्रीडा समाप्त होती है शिव अपनी भेदवृत्ति त्याग कर पुन: अपने वास्तिविक स्वभाव अर्थात् अभेद-वृत्ति प्राप्त कर लेता है तथा पूर्ण अहय तत्त्व के रूप में प्रतिष्ठित हो जाता है। अर्थात् यह भेदप्रकाशन की प्रक्रिया उसके अद्वय भाव की पूर्णता को और अधिक परिपुष्ट कर देती है।

इस प्रकार, शैव स्वातन्त्र्यवाद के अनुसार परममत्ता स्वातन्त्र्यस्वभाव के कारण सब कुछ अपने में तथा अपने द्वारा अभिव्यक्त करती है। वह इस विश्व का निमित्त कारण भी है, समवायि कारण भी । विश्व-प्रक्रिया में उसकी इच्छा प्रधान है। उसकी यही महेश्वरता हमारी जगव्विषयक गभी अनुभूतियों की जनती है। चाहे वे अनुभूतियों विभिन्तता में एकता सम्बन्धी हों, एकता में अनेकता सम्बन्धी अथवा प्रमेयपरक या प्रमातृपरक । इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि काश्मीर शैव दर्शन के अनुसार प्रत्येक भावजात सत् है, जबिक वेदान्त में ब्रह्म को छोड़कर मब कुछ मिथ्या है। यहां वस्तुवाद, प्रत्ययवाद तथा स्वातन्त्र्यवाद अपने सारे विरोधों को छोड़कर एकस्पता को प्राप्त होते हैं। अभिप्राय यह कि स्वातन्त्र्यवाद वस्तुवाद तथा प्रत्ययवाद में सामंजस्य स्थापित कर देता है। चृकि शांकर वेदान्त परमसत्ता की विमर्शमयता अर्थात् स्वातन्त्र्य का विरोधी है; अतः यहां वस्तुवाद तथा प्रत्ययवाद का भेद बना रहता है। वस्तु व्यावहारिक दृशा मन् हो सकती है, किन्तु पारमाथिक दृष्टि से तो वह मिथ्या है। प्रत्यभिन्ना दर्शन तो सत् को ही वस्तु का नियामक मानता है।

पाश्चात्य तत्त्वचिन्तन में शापेनहार की ही दार्शनिक मान्यताएँ कुछ ऐसी हैं जिनसे हम सैव स्वातन्त्र्यवाद को समीकृत कर सकते हैं। सैव स्वातन्त्र्यवादः

उदाहरणार्थ,

(1) व्यावहारिक अनुभव द्वारा जो कुछ हमें ज्ञान होना है वह केवल वृश्यमान् मात्र है. क्योंकि इस बात में वह कांट का अनुयायी है कि व्यावहारिक स्तर पर हमको वस्तु का उसके स्वरूप में अथवा उसके अस्तित्वसम्प्रता में बोध नहीं होता, प्रत्युत देश, काल आदि उपा-धियों से छनकर प्रतीयमान रूप में।

(2) स्वरूपगत् वस्तु, जिसको हमें अपनी ऐच्छिक क्रियाओं तथा संवेग आदि की क्रियाओं में अपरोक्षतः प्रतीति होती है, इच्छा है, क्योंकि इसकी मान्यता है कि तीन्न संवेग की स्थिति में, मन के सभी बाह्य प्रभावों के दूर हो जाने के कारण स्वातन्त्र्य अध्ययहित क्य से उप-स्थित रहती है।

(3) सीतिक क्रिया और समग्र भौतिक करीर उच्छा का ही विषयीकरण है, क्योंकि इसके अनुसार क्रिया अन्तरीभृत उच्छा के अतिरिक्त और

कुछ भी नहीं।

(4) उच्छा प्रत्येक बस्तु का आस्तरिक स्वभाव है और जनत् के प्रत्येक

क्षेत्र का सार है।

(5) दार्झनिक प्रजा का अर्थ चिल्तनात्मक और अमूर्ग नेतना में सत्य— शाद्य ही येग बिचार हैं का उद्योध मान है। शैवदर्शन जीवन-मृक्ति में विद्यास रुखना है और मृक्ति है—''सर्वी समायं विसवः''

की अनुभति।

किन्तु वापन रार के स्वानस्थ्यवाद से उनका वहां तेद हो जाता है जहां बह इस्छा को असेतन मानता है। उसके अनुसार उच्छा सेतना से पृथक् केवल मानसिक क्रिया मात्र है तथा प्रकृति से अभिन्न है, जो उसके अनुसार नैतना से स्वतन्त्र होकर कार्य करनी है। उसके लिए इस प्रकार का भेद करना प्रायः अनिवार्य हो गया था. क्योंकि विभिन्न विज्ञानों की पूर्व धारणाओं का वह ऐसी वस्तु के नाथ अभेद स्थापित करना चाहना था जिनका व्यावहारिक स्तर पर प्रत्यक्षवोध संभव था तथा उसने कांट की इस बात को स्वीकार किया कि विषय ने पूर्णतथा भिन्न रूप में प्रमाना (अहं) की चेनना असंभव है तथा उसकी मान्यताए हीगेल की मान्यताओं के बिरोध की प्रतिफलन थीं।

उसके विपरीत काश्मीर शिवाइयवाद उन निद्ध पुरुषों की छनच्छाया में परुलवित हुआ जो विषय से पूर्णतया भिन्न 'अहं चेतना' अथवा 'अहंयोध' को एक असंदिग्ध अनुभव समझते थे। अतः वे इच्छा को चेतना से पृथक् करने के लिए बाध्य न थे । अतः सामान्य अनुभृति मे जहा इच्छा मन की एक यृत्ति है अन्तिम अनुभृति में वही चिदाकार है ।

### मोक्षप्राप्ति में माया की भूमिका

अब तक माया के विषय में जो कुछ जिवेनन किया गया. उससे एक बात स्पष्ट हो जाती है कि बांकर वेदान्त तथा जिवाद्यवाद दोनों प्रणालियों में विद्य-रचना-प्रक्रिया तथा विद्य-रचना-बोध दोनों दृष्टियों में माला की अत्यन्त विधिष्ट तथा अनिवार्य भूनिका है। विज्यान्मा की अनन्य शक्ति होने के कारण इसी के माध्यम से नमस्त जगदानाम अथवा इसकी प्रतीति संभव होती है। अब देखना है कि मुनित-प्रसंग में इसकी क्या भूमिका है।

भारत की प्रत्येक दार्शनिक प्रणाली अपने निद्धान्तों के परिप्रेक्ष में मुक्ति की कत्पना प्रस्तुत करती है। मानव-जीवन का उद्देश्य विश्व-प्रपच की यन्त्रणाओं से निवृत्ति तथा परमसत्य के साथ तादातस्य स्थापित करना अथवा उसका साक्षा-त्कार करना है। उसका प्रणाली तथा प्रक्रिया को लेकर विभिन्त दार्शनिक प्रस्थानों में मनभेद हो नकता है किन्तु उद्देश की दुष्टि से सभी प्रणालियों में एक मलभन समानता है। जहां तक शांकराईत तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन का प्रवन है, उनका नारभत सिद्धान्त है-अनेकन्त्र के माध्यम से एकन्त्र की प्रतीति अथवा आभास नथा भेद के माध्यम से अभेद का अवबोध । इस प्रक्रिया में माया एक सार्थक भिमका निभाती है। मुक्ति अथवा मोक्ष के सन्दर्भ में भी उक्त प्रक्रिया ही लाग होती है अतः उसकी उपलब्धि में भी माया का पर्याप्त योगदान है। बांकर वेदान्त के अनुसार सोक्ष एक ऐसी सत्ता के साक्षात्वार का विषय है जो अनन्त काल से विद्यमान है, यद्यपि वह हमारी दण्टि के क्षेत्र से परे है। जब प्रतिबन्ध दुर हो जाते हैं तो आत्मा मुक्त हो जाती है। शंकर कहते हैं कि 'वह जो परम अर्था में यथार्थ है, निविकार है, नित्य है, आकाश के समान सर्वन्तियांगी है, हर प्रकार के परिवर्तन से मुक्त, नर्वमन्तोषप्रद, अविभवत, जिनवा स्वरूप ही उसवा अपना प्रकार है और जिसके अन्दर न तो भला है न बुरा, न भन न बर्तमान और न भविष्यत को कोई स्थान है--उन अलोकिक को मोक्ष कहा गया है। 145 जब अविद्या को लोप हो जाना है तो यथार्थ आत्मा स्वतः प्रकाशित हो जाती है. शिक जिस प्रकार मिलननाओं के छट जाने पर सुवर्ण में चमक आ जाती है अथवा जैसे अथवान्य राजि में तारे प्रकाश देने लगते है जधिक इन्हें अभिभूत करने वाला दिन छिप जाता है। मन्व्य के लिए बिइब-प्रपंच के बन्धनों से मुक्ति एक ऐसा ऐश्वर्य है जो बिचार के क्षेत्र से सर्वथा परे है। शकर हमारे समक्ष एक ऐसे स्वर्ग का चित्र उपस्थित नहीं करते जो इस लोक से पृथक अथवा इस लोक के अनुभव की व्यवस्था से भिन्न प्रकार का

है, अपितु एक ऐसा स्वर्ग है जो सर्वथा यहां विद्यमान है, यद्यपि हम उसे देख नहीं सकते। यह किसी काल्पनिक भविष्य के गर्भ में अवस्थित नहीं जो वर्तमान जीवन की समाध्य पर आने बाने लोक में निरन्तर स्वाबी जीवन हो. अपित् यह यथार्थ तत्त्व के माथ एकता अथवा तादातम्य की अवस्या है जो इसी लोक में है और वर्तमान काल में भी है। 16 नागार्जन भी निर्वाण के विषय में कुछ ऐसे ही विचार व्यक्त करते हुए कहते हैं —ितर्वाण की न उत्पत्ति है, न विनाश, वह न एक है और न अने क है. न गतिरहित अथवा गति का अभाव है. न नित्य है और न विनव्यर और यह कि वह गंगार के सद्देश है। 47 शंकर के अनुसार मुक्ति की स्थिति का अभिप्राय है अपने यथार्थ रूप को धारण करना। 48 यहां मोक्ष आत्मा के विलोम का नाम नहीं है अपितृ चैतन्य के विस्तार तथा प्रकाश के द्वारा अपनी जनन्तता और निरपेक्षता का माक्षातकार कर लेने का नाम है। चित्मुखाचार्य इसे आनन्दमय का साक्षात्कार कहते हैं तो सिद्धान्तवेश संग्रहकार 'अनवच्छित्नानन्द प्राप्ति' । अभिप्राय यह कि आत्मा के तात्त्विक स्वरूप परमानन्द को दुःव आवृत कर लेता है और अज्ञान उसमें सहायक होता है। अज्ञान के अभाव में दू:रा लूप्त हो जाता है और आत्मा का स्वरूप विज्ञानन्द के रूप में अपा को अभिव्यक्त कर देता है। शंकर के अनुसार मोआपाप्ति की कोई ऐसी प्रकिया नहीं है जिससे हम सगस्त जगत् को नष्ट करने का यत्न करते है । यह इस प्रकार की कोई प्रक्रिया नहीं है जैसे घी को आग के ऊपर रखकर उसके ठोस तप को तरल रूप में परिणत किया जाता है।49

सकर कहते हैं कि अविद्या शब्द का प्रयोग स्थित के मारतत्त्व का प्रति-पादन करने के लिए किया गथा है। मुक्ति-प्राप्ति ने समार में तो कोई परि-वर्तन नहीं होता, केवल इसके प्रति हमारे दृष्टिकाण में परिवर्तन आ जाता है। इसके क्षणस्थायी पदार्थ अल्पमित एवं अश्विकें व्यक्तियों के लिए एक प्रकार का मोहक आकर्षण रखते हैं, किन्तु बुक्तात्मा को सर्वथा आकृष्ट नहीं करते। दुःख का कारण केवल निध्याज्ञान को भ्रान्ति है। व्य भ्रान्ति से मुक्ति पा जाने पर दुःख में भी मुक्ति मिल जाती है। इस प्रकार मोक्ष नसार का विलय नहीं है अपितु, केवल एक मिथ्या दृष्टिकोग का मिट जाना मात्र है। मुक्तात्मा की पुनः लीकिक जीवन में बादम आने की संभावना नहीं रहती। उस सिद्धान्त के प्रतिपादन में संकर इतना उत्पाद दिखलाते हैं कि वह बार-बार इस बात को दोहराले हैं कि मुक्ति के अन्दर समस्त ब्यावहारिक विभागों एवं गुण तथा विषय-विषयी के भेदों का भी पूर्ण स्व में विलय हो जाना आ जाता है।

यह जगन् केवल एक आनित मात्र है, इस प्रकार की आपत्ति की पुष्टि

,

इस बिचार से होती है कि यह आनुमविक जगत्, आत्मा, बस्तुएं तथा ईश्वर आदि भेदों-साहेत ऐसे व्यक्ति के लिए, बिलुप्त हो जाता है, जो बाह्य तथा आत्मा के एकत्व की जान जाता है। <sup>51</sup> शकर अपनी व्याख्याओं में अनेक स्थलों पर बार-बार इस दुष्टान्त को दोहराते हैं कि जिस प्रकार रस्सी का ज्ञान हो जाने पर नर्पविषयक मिथ्या जान दूर हो जाता है तथा जाग जाने पर स्वप्न-काल के समस्त कार्यकलाप तथा उपलब्धियां स्थतः नष्ट हो जाती हैं, ठीक उसी प्रकार मुक्ति प्राप्त होने पर संसार का अस्तित्व मिट जाता है। हमारी परिमित अन्तर्द िट को जगत जिस का में प्रतीत होता है वह का आत्मा तथा ब्रह्म के एकत्व को जान लेने पर परिवर्तित हो जानी है। शंकर इस नध्य पर अनेक प्रकार से वल देन हैं कि परब्रह्म के लिए यह जगत् उस प्रकार का अस्तित्व नहीं रचता जिस प्रकार का हमारे लिए रचता है। बैडले भी शंकर के समान ही इस बात को स्वीकार करते है कि प्रतीतिस्बरूप जगत का भेद सम्पन्तस्वस्य परत्रह्मा के अन्दर जाकर नहीं रहता। वे समस्त भेद यथार्थ सत्ता में किस प्रकार विलीन हो जाते हैं उस प्रव्त का समाधान बैडले ने तो 'किसी-न-किसी प्रकार में' कडकर टाल दिसा है, किन्तू झकर उसे 'अनिर्मचनीय' कहते हैं।

संकर अनेक बाक्यों द्वारा वार-वार यह वायणा करते हैं कि मुक्ति का तात्वर्य ब्रह्म के साथ ऐकात्म्ययोग है। ब्रह्म अनुभव के सभी प्रकार के विभागों से अतीत है। इस प्रकार मोक्ष की अवस्था का वर्णन हमारे ज्ञान के बब्दों में नहीं किया जा सकता। यह नहीं कहा जा सकता कि मुक्त पुरुष किसी एक भाँगोतिक क्षेत्र में निवास करने हैं जिसका नाम स्वर्ग अथवा ब्रह्म लोक हैं; और न यहां कहा जा सकता है कि वे अनन्त काल तक रहते हैं। बांकर अरस्तू के इस विचार से सहमति रखते हुए प्रतीत होंने है कि 'अनन्तकाल की अवधि न तो उत्तम को उत्तमतर बना सकती है और न ब्वेत को अधिक स्वेत ही बना सकती है।' हम मोक्ष की अवस्था को नियन्तर कियाणीलता की अवस्था नहीं मान सकते। यह सर्वोतकुष्ट अनुभव है जो सभी प्रकार की क्रियाणीलता से परे ह और यहाँ तक कि इस अवस्था में आत्रवर्चतन्य भी नमात्त्र हो जाता है। मोक्ष की अवस्था विक्वातमा के नाथ सर्वोत्म नाव प्राप्त करना है, अर्थात् उस ब्रह्म के साथ जो कि आनुमविक जगन के भेदों से ऊपर उठा हुआ है।

शंकर की समस्त व्याग्याओं का नार वह है कि जीवात्मा का बास्तविक स्वरूप वहीं है जो ब्रह्म का है। सर्वोच्च प्रभु की आत्मा शरीरधारी जीवात्मा का यथार्थ स्वरूप है; और शरीररूपी बन्धन की अवस्था प्रतिबन्ध करने वाले सहायकों के कारण है। 'जिस प्रकार काव्यनिक सांप अविद्या के दूर हो जाने पर रस्सी के बास्तिबक रूप में आ जाता है उसी प्रकार भासमान जीवातमा का, जो कर्नृत्व और अनुमव, राग और द्वेष तथा अन्य त्रुटियों के कारण दूषित है और अधिकतर पाप के बशीभूत है; ज्ञान के द्वारा उस सर्वोच्च ईश्वर के पातकरहित सारतत्त्व में रूपान्तरण हो जाता है जो इन सब अपूर्णताओं के प्रतिकृत है। '53 शंकर के उक्त बाक्य से सहमित व्यक्त करते हुए अप्ययदीक्षित कहते है कि शंकर स्पष्ट रूप से मोक्ष के ईश्वर के साथ एकत्व सम्बन्धी विचार के पक्षवर हैं। '54

शंकर ने जीवन्मुक्ति का जो निरूपण किया है उससे यह स्पष्ट हो जाता है कि पायिब शर्रार की समाप्ति के पश्चात् शाश्वत जीवन कोई जीवन की अवस्था नहीं है। जब अन्तर्ज्ञान की ज्योति इसी लोक में प्राप्त हो गई तो मोक्ष की प्राप्ति हो गई। ऐसी अवस्था में मृत्यु-पर्यन्त शरीर की विद्यमानता प्रवंचना का कारण नहीं बत सकती। विद्रृटी का पात्र बनकर तैयार हो जाने के बाद भी जीवन बना ही रहता है, क्योंकि पहले से जो गित इससे प्राप्त कर ली है उसे रोकने का उनके पान कोई कारण नहीं है। 55 शकर एक ऐसे मनुष्य का निदर्शन भी प्रमृत करने है जो चन्द्रमा को उनके दिगुण रूप में देखना है। नेश-विकार के काण्ण यह जानते हुए भी कि वस्तुनः चन्द्रमा एक है बह अपने को इस प्रकार देखन से रोक नहीं सकता। मृत्रतात्मा अपने समस्त कमों को ब्रह्मार्थ समझ कर करता है।

प्रत्यिमज्ञा दर्शन में मोक्ष का अर्थ है, अपने वास्तविक स्वरूप का प्रत्यिभिज्ञान। दूसरे शब्दों में अकृतिम अह्विमर्श का उद्देक। उसके पूर्व कि हम उस
दर्शन की मोक-प्रक्रिया पर विचार करें, यह समझ लेना आवश्यक है कि आखिर
वह कीन-मा कारण है जिससे मुक्ति पाने की आवश्यकता का हमें अनुभव होता
है। यह कारण है—वन्ध । वन्ध का अर्थ है संस्रण्यालिना। वसुगुष्त ने ज्ञान
को यन्ध कहा है—ज्ञानं वन्धः'। यहां ज्ञान से अभिप्राय है अज्ञानात्मक ज्ञान। 36
जो कुछ द्व ज्ञानते है बही ज्ञान कहताता है। इस प्रकार अज्ञान भी ज्ञान की
परिधि के अन्तर्गत आ ज्ञाता है। यह अज्ञान है—मलक्षय अर्थात् आणव मल,
काम मल तथा नायी। मल। इन तीनों के प्रभाव से जीव अनात्मिन बरीर में
आत्मा को अधिष्ठित समझने लगता है। 'मालिनीविजय' भी मलद्भय को ही
अज्ञान मानना है तथा उसी को संनार के स्त्रोत का कारण प्रतिपादित करता
है। 37 'श्री मर्वाचार' नी बही मत व्यथन करता है—'अज्ञानाद् बध्यते लोकः
तन: मृष्टिश्च सहति:'। जीवन का बन्ध जन्मजात अक्याति अथवा अविद्या के
कारण है। इसे ही आणव नत कहते हैं। यह मल यह आद्य अवच्छेदक उपवन्ध

है जिसके द्वारा सर्वव्यापी चैतन्य एक अग या परिनित अवस्था में आ जाता है। यह दशा महेश्वर की इच्छा-शक्ति के संकोच से होती है। इसी के कारण जीव (पश्) अपने को सर्वव्यापी चैनन्य (पति) ने भिन्न एक पृथक् सना समजने लगता है। यह आत्मपरिच्छेद की चेतना है। इसी प्रकार के अज्ञान द्वारा हमकी प्रकाशविमर्शस्वभाव शिव के स्वरूप का ज्ञान नहीं हो पाता । हम यह समझने लग जाते हैं कि वह प्रकाश तथा विमर्श धर्म क्य चोले को उतार कर अलग रख देता है। किन्तु वस्तुतः प्रकाश तथा विगर्श उनके धर्म नहीं. अपितु स्वरूप ही हैं। हम अपनी दैनंदिन अनुमृति दारा जित्र के इस सर्वव्यापी तथा अनन्त स्वरूप का प्रत्यक्ष नहीं कर पाते । हम स्वष्त में भी यह धारणा नहीं बना पाते कि हम जो चाहें वह जान सकते हैं या कर सकते हैं। स्वेच्छयागृहीत इस स्वरूप में प्रतिक्षण मुख-दृःय की मुध्य होती रहती है। भैवाचार्यों के अनुनार यह स्वरूपास्याति भी शिवेच्छाजन्य है। उनके अनुसार चरमसत्य परमध्यर ही सभी कृत्य, चाहे वे वन्धपरक हों या मोक्षपरक, का सम्यादन करना है। 58 उसी की इच्छानुसार बन्ध के मुलकारण माया तथा भलों का प्रादुर्भाव होता है। <sup>59</sup> इसी माया और तज्जन्य मलों के प्रभाव से प्रमुदच्छावजात् आत्मा चरा-चर रूपों में विभवत हो जाती है। इसी बन्ध की विभीषिका ने बचने के लिए मोक्ष की आवश्यकता होती है।

जैसाकि ऊपर कहा गया प्रत्यभिज्ञा दर्शन के अनुसार मोक्ष का अभिप्राय है—अपने यथार्थ स्वरूप की पहचान अथवा प्रत्यभिज्ञान । इसी को दूसरे जब्दों में अकृतिम अहंतिमर्श कहा जाना है । यह अहंतिसर्श क्या है. इस विषय में उत्पल कहते हैं—

'अहं प्रत्यव मशों यः प्रकाशात्मापि वाग्वपुः। नागो विकत्यः स ह्यावतो ह्यापेक्षी विनिय्चयः।'60

शुद्ध अहिवसर्थ विकल्प नहीं है, क्योंकि विकल्प ह्यापेक्षी हा सापेक्ष होता है। साधारणतः अहिवसर्थ या आत्मबोध अनात्म की विपरीतता की अपेक्षा से होता है। सुद्ध अहंबिनर्थ उन प्रकार सापेक्ष नहीं होता है। वह एक अव्यवहित अपरोक्षानुभूति है। जब इस प्रकार की अनुभृति होती है तभी हमें अपने वास्तविक स्वस्प का बोध होता है। यहां वास्तविक स्वस्प का बोध हो सोक्ष कहलाता है। अभिनवग्दा कहते हैं कि मोक्ष और कुछ नहीं, केवल अपने स्वरूप का उन्लेप मात्र है। उनके अनुसार जेय बन्व (पारमाधिक सप्ता) का आध्यात्मिक जान ही वह साधन है जिसके हारा हम अपने को इस ससारचक्र से मुक्त कर सकते हैं। यह साधन सभी प्रकार की सीमाओं तथा हैनभाव से परे है। उन केवल परासदित् की प्राप्त की अवस्था का नाम है, जो भाषा

तथा विचार द्वारा गोचर नहीं तथा न केवल इन्हीं दोनों, अपितु इन दोनों से सम्बद्ध सभी विषयों का परम साधन है। यह विशुद्ध रूपेण विषयों नत है अतः वाह्य प्रकाश से इसका न तो प्रकाशन संभव है और न ही किसी प्रमाण द्वारा इसका ज्ञान। अप्रकाशय नदा अज्ञेय यह मोक्ष विश्वोतीण है और है चरम लक्ष्यों का लक्ष्य।

अभिनव ने अपने 'तन्त्रालोक तथा 'तन्त्रसार' में मोक्ष को चार हपों में विभन्न किया है। ये हे—अनुपाय, शाम्भवोषाय, शाक्तोषाय तथा आण-वोषाय। उन्हीं को क्रमशः आनन्दोषाय, इच्छोषाय, ज्ञानोषाय तथा क्रियोषाय भी कहा जा सकता है। क्षेमराज अपनी 'शिवसूत्रविमशिनी' में केवल तीन ही तक सीमित रह जाते हैं—शाम्भवोषाय, शाक्तोषाय तथा आणवोषाय। वह अनुपाय को भी उन्हीं में समाहित कर लेते हैं। मकड़ी की भांति स्वेच्छ्याबद्ध परमध्वर की स्वेच्छ्या मुक्ति के इन उपायों को समावश नाम से भी अभिहित किया जा सकता है। अस समावेश का तात्पर्य है एक उपाय का दूसरे में आवेश, अतः ये उपाय एक दूसरे से पृथक नहीं किये जा सकते। अब हम इन उपायों पर क्रमशः विचार करते है तथा देखते हैं कि इनके माध्यम से मुक्ति की धारणा कितनी और किस प्रकार अभिव्यक्त हुई है।

# अनुपाय तथा आनन्दोपाय

अनुपाय को विशुद्ध रूप से उपाय कहना कित है यह सर्वथ। अनुप्रह पर अश्वित है। गुरु के एक शब्द में शक्तिपात हो सकता है और साधक को ऐसा प्रकाश मिल सकता है जिससे क्षण भर में उसे आत्मसाक्षात्कार हो जाय। अनुपाय में प्रयुक्त 'अन्' उपसर्ग का अर्थ है साधक के द्वारा अत्यन्त अत्य अथवा नाम मात्र का प्रयत्न।

दोनों ही अर्थों में अनुपाय का नाय है तीव्रतम यक्तिपाल के द्वारा साक्षात्कार। कभी-कभी एक सिद्ध पुरुष के दर्शनमाय से साधक का प्रकाश मिल जाता है और यह रूपान्तरित हो जाता है। यह प्रत्यभिज्ञा की भांति है जिसको हम पारमाधिक अन्तर्दृष्टि कह सकते हैं। जो ब्वक्ति अपने अन्तम् में शिव की बोज कर लेता है अर्थात् जो प्रतिपादित बास्त्र के अनुमार इन बात का परिज्ञान प्राप्त कर लेता है कि उसकी अन्तरात्मा शिव तथा विश्व से अब्बितियन है, वह मुक्त हो जाता है। यह वह मार्ग है जिसमें परम तत्त्व की प्राप्ति बिना भावना के हो जाती है। इस उपाब द्वारा प्राप्त किए गये पद की तुलना मुप्पित से ही की जा सकती है जिसमें चंतन्य सभी उपरागों से विनिर्मु कर रहता है। इसीलिए संभवतः इसे आनन्दोपाय कहा जाता है।

## शाम्नोपाय अयवा इच्छोपाय

इसमें पूर्णज्ञान अर्थान् परम सत्ता का ज्ञान इच्छा-शक्ति के आभास के द्वारा प्राप्त होता है। इसमें किसी प्रकार की गहरी समाधि, क्वांस-निरोध अथवा अनुसन्धि अथवा उनके लोप की आवश्यकता नहीं पड़ती, ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार एक कुशन जीहरी को रत्न के मूल्य का पता उसकी देखते ही चल जाता है। इसके द्वारा प्राप्त पद वह पद है जिसमें अनुभूतियों का निश्चय समाप्त हो जाता है, अत: इसकी तुलना उस स्थित से की जा सकती है जो कि सोने के पहले आती है तथा जिसका महत्त्व ऐसे स्थूल विचारों से है जो इच्छाकाल में उद्वुद्ध होते हैं।

#### ज्ञानोपाय अथवा शाक्तोपाय

यह वह उपाय है जिसमें द्वैतभाव से अद्वैतभाव तक उठने के लिए अनवरत प्रयस्त किये जाते हैं। उदाहरण के लिए जब कोई साधक यह सोचना प्रारम्भ कर देता है कि 'यह जो कुछ है, सब आत्मा है'—'आत्मैब सर्बम्' तथा अनवरत प्रयत्न के फलस्वरूप ऐक्य का निर्विकत्पक ज्ञान प्राप्त कर लेता है, बही बास्तव में ज्ञान का साधक कहलाता है। उसको ज्ञानीपाय उमलिए कहते हैं कि इसमें मानसिक क्रियाओं की प्रयानता रहती है।

### क्रियोपाय अथवा आणवोपाय

यह यह मार्ग है जिसमें आत्मनाक्षात्कार के लिए कुछ मन्यों का उच्चारण करना पड़ता है। वे मन्य केवल कत्पना मात्र होते है। उसकी क्रियोपाय कहने का कारण यह है कि इसके नाधक के लिए उदन्ता तथा 'इहन्ता बोनों का समान महत्त्व होता है जो सद्विद्या अवस्था (अहमिदम्) की प्रधान अनुभृति है। डा० पाउडेव मन्त्रों की तुलना लोरी से करते है। जिस प्रकार लोरी बच्चों की मुलान में सहायक होती है उसी प्रकार मन्त्र मोक्ष में सहायक होते हैं।

प्रत्यभिज्ञा दर्शन में पंचक्रत्य और विकत्पक्षय के अस्यास को अत्यधिक महन दिया गया है। इसके अनुसार शिव का पंचक्रत्य — सृष्टि स्थिति, संहार, विलय तथा अनुप्रह जीव में भी नदा चलता रहता है। साथक को उच्च नेतना की भूमि तक पहुचने के लिए पचक्रत्य के रहस्य पर सदा मनन करना चाहिए। जीव नियत देशका गदि में नील इत्यादि का जो प्रत्यक्ष करना है वह 'सृष्टि' है। नी नादि आभाग का नैरन्तर्य 'स्थिति' है। अहंभाव के आनन्दियमर्थन के समय उनका आभाग संहार है। संहत होने पर भी संस्थारवश उनका आभाग विलय की दशा है। हठयाक क्रम से चित् में विलीन हो जाना

अद्भैत वेदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन में प्राप्त माया के स्वरूपों की नुलना 173

अनुग्रह की दशा है। इस अभ्यास से साधक ग्रुढ चिदानन्द का अधिकारी हो जाता है।

एक अन्य विधि विकल्पक्षय की है। चित्त नाना प्रकार की वृत्तियों का केन्द्र है जो एक दूसरे के बाद ममुद्र पर लहर के समान उठती रहती हैं। हम उन्हीं वृत्तियों में उलझे रहते हैं। उनके पीछे शान्त चेतना का जो स्तर है उसका हम को पना भी नहीं होता। विकल्पक्षय का अभ्यास क्षोभ से मुक्त होने और उस अधःस्थ चेतना की प्राप्ति के लिए बतलाया गया है जिसके ऊपरी तल पर विकल्प विहार करते रहने है। यह उपलब्धि हठान् नहीं हो सकती क्योंकि वृत्तियों के हठपूर्वक विरोध से वेवल प्रतिरोध खड़ा होता है। यह स्थिति केवल सावधान निश्चेष्टता द्वारा अकिचिच्चन्तकत्वसहित सावधानता द्वारा प्राप्त हो सकती है।

इन नाधनाओं द्वारा नमावेश की प्राप्ति होती है। इस समावेश को समग्र
परिपूर्ण और स्थायी करने के लिए क्रम मुद्रा की साधना करनी पड़िते हैं।
क्रम मुद्रा द्वारा जीवन की बेतना का सर्वव्यापी चेतना से तादात्म्य के अनुभव
को भी समन्वित करना पड़ता है। यह दर्शन उस समावेश को पूर्ण नहीं मानता
जो केवल समाधि की अवस्था में रहता है और व्युत्थान में लुप्त हो जाता है।
इस दर्शन के अनुभार वहीं पूर्ण समावेश है जो व्युत्थान में लुप्त हो जाता है।
इस दर्शन के अनुभार वहीं पूर्ण समावेश है जो व्युत्थान दशा में भी अविचित्तत
रहता है और जिसके द्वारा जनत् केवल मृण्मय नहीं प्रतीत होता, प्रत्युत दिव्य
प्रकाश के परिधान से समलंकृत दील पड़ना है। वह सर्वथ्यापी चेतना की
अभिव्यक्ति और विलास प्रतीत होता है और स्वयं साधक भी यहां अनुभव
करता है कि भी भी बही चेतना हूं तब जगत् परिहार का विषय नहीं रह
जाता प्रत्युत आनन्द का विषय बन जाता है। तभी वास्तविक अकृतिम अहम्
का जवय होता है जिसमें जगत् प्रतियोगी की भांति नहीं, अपितु अहम् की
अभिव्यक्ति की भांति प्रतीत होता है।

इस दर्शन की जीवन्मुक्ति की यही अवधारणा है। जगत् का उदय शिव के शुद्ध अहंविमर्श से होता है। मानव की अवस्था में उस अहंविमर्श का तादात्म्य अन्नप्राण मनोमय कोशों से हो जाता है और जगत् उस अहम् का सर्वथा प्रतियोगी प्रतीत होता है। मानव का कर्त्तव्य है पुनः उस अहंविमर्श को प्राप्त करना जिसमें अहम् और इदम् एक ही है।

इस अवस्था की प्राप्ति सहमा नहीं हो जाती। इस दर्शन के अनुसार प्रमाताओं का उच्चावच स्तर है। अपनी साधना के बल पर मानव क्रमशः माया प्रमाता की अवस्था से ऊपर उठते हुए शिव के गुद्ध अहंविमर्श की अवस्था को पहुंच जाता है। सामान्य जीव को सकल कहते हैं। उसमें कार्म, मायीय और आणव तीनों मल रहते हैं। कई जन्मों के अनन्तर जिसमें कि वह भौतिक और मान-सिक शक्तियों के वशीभूत होकर नाना प्रकार के ऋत्य करता रहता है, वह एक मानसिक व्यया से प्रस्त हो उठता है जिसके कारण वह जीवन 'कहां' से और 'किचर' जानने की चेट्टा करता है। यह शिव के अनुग्रह की प्रथम अभि-व्यक्ति है।

पर्याप्त रूप से सावधान न रहने पर और अवांछनीय प्रकार के योगाम्यास करने पर वह प्रलयाकल हो सकता है। प्रलयाकल काम मल से मुक्त होता है। उसमें केवल मायीय और आणवमल होता है, किन्तु उसमें न ज्ञान होता है न क्रिया। यह वांछनीय अवस्था नहीं है। प्रलय के समय तो प्रत्येक सकल प्रलयाकल हो जाता है।

विज्ञानाकल एक अधिक उच्च अवस्था का नाधक है। वह माया से ऊपर उठ गया है, किन्तु युद्ध विद्या के नीचे है। वह कामं और माथीय मल से मुक्त होता है किन्तु अभी उसमें आणवमल विद्यमान रहता है। उसमें ज्ञान और इच्छा होती है, किन्तु क्रिया नहीं होती।

विज्ञानाकन में ऊपर मंत्र, मन्त्रेश्वर, मन्त्रमहेश्वर और शिवप्रमाना होते हैं, जिनमें उत्तरोत्तर उत्कर्ष होता है। ये सभी मलों में मुक्त होने हैं, किन्तु इनमें एकत्व-चैतना का न्यूनाधिक मात्रा में अनुभव रहता है। केवल शिव प्रमाता को प्रत्येक वस्तु शिव ही प्रतीत होती है।

युद्ध बहंविमर्श ही सारी सृष्टि प्रक्रिया का मूल है। शिव की युद्ध अहं-चेतना ही से निमेष अथवा तिरोभाव प्रारम्भ होता है। उन्मेष अथवा आविभीव पुनः उसी युद्ध चेतना की और पहुंचता है। अब जीवन-पिथक अर्थात् साधक अपने वास्तविक स्वरूप को पुनः प्राप्त कर लेता है किन्तु साथ ही एक अद्भुत अनुभूति "मर्वो ममायं विमयः" से युक्त हो जाना है। क्रमशः आवरण हटता जाता है तथा अन्ततः वह परमतत्त्व के हृदय में स्थित हो जाता है और उसके मुख से हठात् यह उद्गार फूट निकलते हैं—

'स्वतंत्र स्वच्छात्मा स्फुरित सततं चेतिस शिवः पराशिवतश्चेयं करणसरिणप्रान्तमुदिता। तदा भौगैकात्मा स्फुरित च समस्तं जगदिदम्<sup>65</sup> न जाने कुत्रायं ध्वनिरनुपतेत् संसृतिरिति॥'

इस प्रकार हम देखते हैं कि जहां शांकर वेदान्त के अनुसार मोक्षास्था में विषय निरस्त हो जाता है तथा मुक्ति-लाभ तब होता है, जब विद्या द्वारा अविद्या निरस्त हो जाती है, वहां ईश्वराद्वयवाद में मोक्षावस्था में विश्व का बोध शिव-चेतना अथवा आकृतिम अहंचेतना के रूप में होता है। इस प्रणाली में अज्ञान दो प्रकार है—बौद्ध अज्ञान और पौरुप अज्ञान । वौद्ध अज्ञान बुद्धिगत है, पौरुप अज्ञान स्वरूपगत है। विद्या से केवल बौद्ध अज्ञान निरस्त होगा। पौरुप अज्ञान फिर भी शेष रह जाएगा। ऐसा व्यक्ति कोरी शून्यावस्था में ग्रस्त हो जाएगा। उसे शिवत्व-लाभ नहीं हो सकेगा। पौरुप अज्ञान का निरसन भी अपेक्षित है। पौरुप अज्ञान का अपसारण शक्तिपात द्वारा ही संभव है। शक्तिपात या तो सिद्ध गुरु के द्वारा या साक्षात् परमेश्वर के अनुग्रह के द्वारा ही हो सकता है। इस प्रकार प्रत्यभिज्ञा दर्शन की मुक्ति-प्रक्रिया में गुरुदीक्षा का भी महत्त्वपूर्ण स्थान है।

# माया की अनिवायंता का प्रक्न

माया के बिभिन्त पहलुओं पर विचार करने के पवचात् यह प्रवन उठना स्वाभाविक है कि क्या विद्व-रचना-बोध के सन्दर्भ में माया एक अनिवार्य तस्व है ?क्या इसके बिना जीवन एवं जगत् की कल्पना नहीं की जा सकती ? क्या जगत् की प्रतीति अथवा आभास या विद्व के नाना-वैचित्र्य का बोध उसके अस्तित्व के बिना संभव नहीं है ? इसी प्रकार परमतत्त्व के साथ साक्षात्कार ऐकात्म्यबोध अथवा सामरस्य क्या उसकी प्रक्रिया से गुजरे बिना नहीं हो सकता ? नीचे की पंक्तियों में हम संक्षेप में इन्हीं प्रदनों के उत्तर खोजने का प्रयास करेंगे तथा यह भी देखने का प्रयत्न करेंगे कि शांकर वैदान्त तथा प्रत्यभिजा प्रणाली में इस अनिवार्यता को कहां तक स्वीकार किया गया है।

शांकराहैत प्रणाली में 'माया' की अन्यान्य व्यान्यायें उपलब्ध होती हैं। इन सभी व्याख्याओं का सार यह है कि माया ब्रह्म से भिन्न नहीं हो सकती, क्योंकि ब्रह्म के समान दूसरी कोई सत्ता नहीं है। विश्व की उत्पत्ति ब्रह्म के अन्दर किसी अन्य यथाथं सत्ता के कुछ अंश जुड़ जाने से नहीं हुई है, क्योंकि जो अपने में सर्वांगपूर्ण है उसमें किसी अन्य प्रकार के पदार्थ का संयोग नहीं हो सकता। इसलिए यह विश्व असन् के कारण से विद्यमान है। विश्व-प्रक्रिया यथाथं सत्ता के किसक ह्नास के कारण है। माया का प्रयोग विभाजक शक्ति अथवा प्रतिवन्धन तत्त्व के लिए हुआ है। यह वह तत्त्व है जो अपरिमित को माप में परिमित कर देता है और रूप-रहित में रूप की सृष्टि करता है। 66 आनुस्रविक जगत् में जो भेद पाया जाता है और जिसका हमें ज्ञान है उसका कारण यदि हम नित्य ब्रह्म में खोजने का प्रयत्न करें तो अनुचित होगा। माया का सम्बन्ध ब्रह्म के साथ जोड़ते ही ब्रह्म ईश्वर के रूप में परिणत हो जाता है और माया ईश्वर की जिसका शि जाता है

का कोई प्रभाव नहीं पडता तथापि इसके अस्तित्य के विना जगत के आभास की भी कोई व्याख्या नहीं बनती। जगत् की उत्पादिका होने के नाते तो इसकी यथार्थता समझ में आ सकती है किन्तू ब्रह्म के प्रतिबन्ध के रूप में इसकी ययार्थता बुद्धिसंगत नहीं प्रतीत होती। यह न तो ब्रह्म के समान ययार्थ है और न आकाशकूनुम के समान अभावातमक 167 हम इसे चाहे भ्रान्ति मात्र समझें चाहे यथार्थ, किन्तु जीवन की समस्याओं के समाधान के लिए इसकी सत्ता को मानना आवश्यक है। यह ईश्वर की एक नित्य शक्ति है। संक्षेप शारीखकार के मन में ब्रह्म माया के माध्यम द्वारा विश्व का उपादान कारण है, क्योंकि माया का क्रिया के लिए होना आवश्यक है। यह जगत में अनिवार्य रूप से उपस्थित रहती है तथा ब्रह्म के अस्तित्व की नियामक है-'कार्यमत्ता नियामिका'। माया द्रव्य नहीं है और इसलिए इसे उपादान कारण नहीं माना जा सकता। यह केवल मात्र एक व्यापार है जो ब्रह्मारूपी उपादान कारण से उत्पन्न होने के कारण भौतिक पदार्थ अर्थात् जगत् की उत्पत्ति करता है--- 'तज्जन्यत्वे सति तज्जन्यजनको व्यापार:।' माया के कारण ही बिविध प्रकार के नाम और रूप का विकास होता है और उन्हीं का कुलयोग यह आनभविक जगत है। पहले भी कहा गया है कि यह ईव्वर की उत्पादिका शक्ति है और इसी के माध्यम से ब्रह्म मंतार की सुष्टि करता है। यह नाम और रूप के समान है जो अपनी अविकसित अवस्था में ईव्वर के अन्दर सम-वाय सम्बन्ध से रहते हैं तथा अपनी विकसित अवस्था में जगत का निर्माण करते हैं। इन अर्थी में यह प्रकृति की पर्यायवाची है। यह विश्व-विकास का न तो कोई भाग है और न उसकी उपज ही है किन्तू अनेकत्व और अपहरण का एक अव्यक्त तत्त्व है जो समस्त विकास का आधार है। सर्वोपरि ईस्वर सब्टि-रचना के समय रूपविहीन तथा निरुपाधिकों में ऐसे रूपों तथा गुणों का आधान करता है जिन्हें वह अपने अन्दर धारण किए हए हैं। इस अविकसित तस्व को कभी 'आकाश' कभी 'अक्षर' अर्थात् अविनाशी और कभी माया नाम से अभिहित किया जाता है। 68 यह परमेश्वर की ऐसी अव्यक्त शक्ति है जिसके बिना वह जगत की सुष्टि नहीं कर सकता । 69 कहने का अभिशाय यह कि जगत् की सारी सम्भाव्यता इसके अन्दर केन्द्रित रहती है जैसे भविष्य में आने वाले वृक्ष की सम्भाव्यता बीज के अन्दर निहिन रहती है। यहां तक कि प्रलयकाल में भी यह सर्वशक्तिमान ब्रह्म के ऊपर आश्रित रहकर बीजरूप में विद्यमान रहती है। निष्कर्ष यह कि यह विश्व ईश्वर अथवा ऐसे विषयी के लिए, जिसका सम्बन्य सदैव विषय के साथ रहता है, आवश्यक है। विश्व हेगेल

के शब्दों में ईश्वर की आत्माभिव्यक्ति का एक आवश्यक रूप है। अतः ईश्वर को इसकी आवश्यकता है और इसकी उत्पत्ति माया के बिना सम्भव नहीं है। अतएव बिश्व-रचना की दृष्टि से माया एक अनिवार्य तत्त्व है।

माया की अनिवार्यता के प्रत्न के साथ कुछ प्रत्न और जुड़े हुए है। अविद्या का अस्तित्व क्यों हैं ? वेशकाल और कार्यकारण भाव से युक्त जरन् क्यों उत्पन्न हुआ ? माया का अस्तित्व क्यों है ? इस प्रकार के प्रव्न उस मल समस्या के भिन्त-भिन्त प्रकार है जिसका समाधान नहीं हो सकता। चित्र आत्मा द्वी किसी न किसी प्रकार हास की प्रान्त होकर अविद्या के हप में परिणत हो जाती है ठीक उसी प्रकार जिन प्रकार परम यथार्थ ब्रह्म, पश्चार हीकर देशकाल तथा कारण-कार्य सम्बन्धी जगत् के हम में प्रकट होता है। अविद्या के द्वारा ही हम विद्या तक पहुँचने है, ठीक जिस प्रकार हम व्याव-हारिक जगन् द्वारा ही ब्रह्म की प्राप्ति करने है। विद्या और माया के बुलना-प्रमंग में ऊपर कहा गया है कि ये दोनों एक ही मृलभूत अनुभव रूपी तब्द के विषयीनिष्ठ तथा विषयनिष्ठ पञ्च को प्रस्तृत करती है। यह अधिया उनानिए कहलाती है नगोंकि ज्ञान के द्वारा इसका उच्छेद हो सकना है किन्तु विषयनिष्ठ-भ्यंखला माया परससत्ता के साथ-साथ नित्यस्थायी है। शकर इसके अस्तित्व को प्रलयकाल में भी स्वीकार करने है। जहां तक अविद्या का प्रस्त है उसके विना हम ब्रह्म की पहचान नहीं कर सकते । 'विवरणप्रमेयसंग्रह' कहता है, "इसमें सन्देह नहीं कि अविद्या चैतन्य का एक दोप है, क्योंकि यह अद्वैतभाव के ययार्थ ज्ञान के मार्ग में बाध क है और द्वैतभाव को उत्पन्न करती है, किन्तु दूसरी ओर इसका उत्तम गुण भी है और वह यह कि यह एक उपादान कारण की मृष्टि करती है और इस प्रकार ब्रह्म की पहचान की सम्भव कर देती है।" अनन्त तक पहुँचने के लिए सान्त की प्रक्रिया से गुजरना आवण्यक है। अर्थान् परमतत्त्व चिदात्मा से साक्षात्कार करने से पूर्व अविद्या की सीमा को पार करना आवश्यक है तभी उसकी अनन्तना का पूरा बोध हो सकेगा। इस प्रकार अपने इस पहलू में भी माया की अनिवार्यता सिद्ध हो जानी है।

जहां तक प्रत्यिभन्ना दर्शन का सम्बन्ध है वहां तो माया है ही महेश्वर की अनिवार्य (अव्यक्तिरेकिणी) अक्ति और इसके बिना भेदावभासन अर्थात् अयुद्ध जगत् की सृष्टि सम्भव ही नहीं है। 70 यह अयुद्धाद्य की सर्वप्रथम अवस्था है नथा परमध्यि की सबसे अधिक नेदकरी शक्ति है। अतः एक ओर तो बिना इसके सहकार के अयुद्ध विश्व का प्रकाशन ही नहीं हो सकता दूसरी ओर इसके बिना महेश्वर के अनेकत्व-प्रकाशन रूप स्वभाव की अभिव्यक्ति भी संभव नहीं होगी। अतः दोनों दृष्टियों से इसकी स्थित अनिवार्य है। अयुद्धोध्या

के अधिष्ठाता अनन्त के मन में जब भोग की इच्छा होती है तो वह माया में क्षोभ उत्पन्न करके नानात्वमय विश्व की रचना करते हैं। 71 अतः जब तक माया में क्षोभ नहीं उत्पन्न होगा तब तक विश्व का निर्माण संभव नहीं है।

सोमानन्द द्वारा बीज रूप में प्रस्तृत जिस माया की धारणा को उत्पल तथा अभिनवगृष्त ने विकसित किया उससे विश्वरचना-बोध में उसकी अनिवार्य मुमिका स्पष्ट हो जाती है। उत्पन की प्रणाली में अपोहन शक्ति तथा परि-मित आभासों के मूल कारण के रूप में अभिव्यक्त माया एक ओर तो महेरवर की शक्ति के रूप में काम करती है और दूसरी ओर अशुद्धोध्वा की प्रथम अवस्था होने के नाते अगुद्ध सप्टि के विकास में महत्त्वपूर्ण एवं रचनात्मक मिमका निभाती है। प्रत्यिभन्ना दर्शन में शक्ति तथा शक्तिमान में पूर्ण सामरस्य है अतः विकत का भी उतना ही महत्त्व है जितना शक्तिमानु का। महेरबर की शक्ति दो रूपों में प्रकट होती है - कतुँ तब शक्ति के रूप में तथा ज्ञात्त्व शक्ति के रूप में । कर्तृत्व शक्ति तो उसकी व्यापक सर्जनात्मक पक्ष है किन्तु ज्ञातत्व शक्ति का भी कम महत्त्व नहीं। वस्तुतः ये ही दोनों शिवतयां महेरवर के सर्वकर्तृत्व एवं सर्वजातत्व को रेखाांकित करती हैं। ज्ञातत्व शक्ति के भी तीन पहलु हैं--स्मरणशक्ति, ज्ञानशक्ति तथा अपोहन शक्ति। इन्हीं तीनों शक्तियों द्वारा विश्व के समस्त व्यापार चलते हैं। इनमें अपोहन शक्ति महेरवर की वह शक्ति है, जिसके द्वारा वह एक वस्तु की दूसरी वस्तु, अर्थात् 'घट' को 'अघट' से भिन्न रूप में आभासित करता है। इस भिन्न-वेद्य-प्रया का कारण अज्ञान है। इसीलिए इस अपोहन पक्ष में माया को विमोहिनी शनित अथवा मोह कहा गया है। उत्पल इसी मोह को हटाने के लिए 'प्रत्यभिजा' का उपदेश करते हैं। इस प्रकार उत्पल ने माया का प्रयोग मोह अथवा अज्ञान के अर्थ में किया है, जो भेदमयी दिष्ट उत्पन्न करता है तथा जिससे अभिन्न विश्व भिन्न जैसा प्रतीत होता है। उत्पल ने माया को जडाभासों का कारण भी माना है। इसके अनुसार यह अपने अन्दर अथवा उसके प्रभाव में आकर महेश्वर अपने अन्दर समस्त भावजात को छिपाकर रखते हैं और जब इच्छा होती है तो उसका प्रयन अयवा बाह्यरूप में अवभासन करते हैं, अर्थात अहंतया प्रतीत होने वाले जगन् को इदंतया प्रस्तृत करते हैं। तत्त्वनिरूपण प्रमंग में वे इसे 'तिरोधानकरी' शक्ति कहते हैं । यहाँ तिरोधान मे अभिप्राय पंच-कृत्य से सम्बन्धित विलयन से नहीं अपित आत्मस्वरूपगोपन से है। यहाँ भी इमका विमोहन स्वभाव ही प्रकट होता है। यह विमोहन प्रमाता तथा प्रमेय दोनों को होता है, अर्थात वेद्यभावोचित वाह्यतर पदार्थ की अहंतया अनुमूति में 'मैं दुर्वल हैं' 'मैं जानता हैं आदि रूपों का अभिमान होता है और अनलम\_ स्वरूप को आत्मतया देखने में। इन दोनों अर्थों में यह मोह ही है। विकल्प-शिल्पों की उद्भाविका होने के नाते इसे परानिशा भी कहा गया है।

वस्तु के रूप में माया परिमित है, क्योंकि परमिश्व से मिन्न जो कुछ भी भासित होता है वह परिमेय होता है और इसका अपरिहाय परिणाम है— भेदप्रथन । इसीलिए 'भिन्नतया बुद्धिरेब माया' कहा गया है । इस प्रकार उत्तव मानते हैं कि माया का विजृम्भण विषयी तथा विषय के क्षेत्र में चलता रहता है । वेत्ता अथवा प्रमाता भी उससे प्रभावित हुए विना नहीं रहता ।

उत्पल माया की कल्पना में एक आयाम और जोड़ देते हैं। वह है-विकल्प । इसके अनुसार अपोहन व्यापार एक विकल्प प्रक्रिया है जो दो विप-रीत धर्मी पदार्थों, जैसे वित्तृ तथा अविद्ध अथवा घट तथा अघट में विनिश्चय की परिचायिका है। वह इस प्रक्रिया को 'अहं प्रत्यवसकों' के साथ जोड़ते है। अहं प्रत्यवमशं दो प्रकार का है—युद्ध तथा मायीय । इसमें से युद्ध अहं प्रत्यवमशं का सम्बन्ध तो प्रकाशस्वरूप युद्ध चेतन से है अतः इसे विकल्प नहीं कहा जा सकता। मायीय प्रत्यवमर्श को विकल्प कहा जा सकता है क्योंकि इसमें असरीर, अबुद्धि, अप्राण तथा असून्य रूपी प्रतियोगी विद्यमान है<sup>72</sup> जिनका व्यवच्छेदन अर्थात् भेदावभासन-प्रक्रिया में अपसारण किया जा सकता है। अहं प्रत्यवमर्श का यह पहलू माया शक्ति की देन है जो महेश्वर के अभेद-प्रकाशन रूपी मूलस्वरूप का प्रच्छादन कर देती है। शांकर वेदान्त में इसी आत्मप्रच्छेदन को भ्रान्ति माना गया है, किन्सु काइमीर झैव दर्शन में माया को परमेश्वर की स्वातन्त्र्यशक्ति का ही रूप माना गया है अतः मायीय अहं-विमर्श को विकल्प कहना ही ठीक होगा। इस प्रकार आचार्य उत्पल माया का विभिन्न रूपों में विवेचन करके इसे 'दुर्घटसम्पादनसमर्थ' शक्ति के रूप में प्रस्तृत करते हैं । इससे विश्वरचना-प्रक्रिया में इसकी अनिवार्य भूमिका स्पष्ट हो जाती है। कहना न होगा कि इनमें से अनेक बातों की चर्ची ऊपर अन्य प्रसंगों में की जा चुकी है, किन्तु यहाँ माया की अनिवार्यता के प्रसंग में उनका पुनविवेचन आवश्यक था।

अमिनव जहाँ उत्पल द्वारा प्रतिपादित माया के सभी स्वरूपों की पुष्टि करते हैं वहीं वह उसे महेश्वर की स्वातन्त्र्य शक्ति में अन्तर्मृत कर देते हैं तथा इसे उसकी अनन्य शक्ति स्वीकार करते हैं 173 वह परमेश्वर की स्वातन्त्र्य शक्ति के एक अन्य रूप की चर्चा करते हैं जिसे वह 'दृक्त्रिया शक्ति' कहते हैं। यह मोह के आवरण को हटाती है और इदिमत्थं वीध में सहायता करती है। माया शक्ति महेश्वर के यथार्थ स्वरूप का तिरोधान करती है और दिक्त्रिया शक्ति उसका प्रथन करती है। माया के विमोहनकारी प्रभाव के

कारण परनेश्वर की जातृत्व शक्ति तथा कर्नृत्व शक्ति का प्रकाशन नहीं ही पाता और उनका प्रकाशन तभी होता है जब दृक्किया शक्ति सक्रिय होती है।

अभिनव जहां इसे दुर्घटकार्यसम्पादिका स्वातन्त्र्य शिवत मानते हैं, वर्शी यह उसे शिव की आवरण शिवत भी कहते हैं। 1 योगराज इस बात को और स्पष्ट कर देने हैं तथा उसे शिव से अत्यतिरिक्त मानते हैं। 5 इस प्रकार हम देवते हैं तथा उसे शिव से अत्यतिरिक्त मानते हैं। 5 इस प्रकार हम देवते हैं कि अभिनय तथा अत्य व्याख्याकारों ने माया का जो स्वक्त प्रतिवादित किया है उसमें एक तो इसे परमेश्वर की अनन्य शिवत स्वीकार किया गया है तथा इसे 'मोह' एवं 'परानिशा' आदि अभिधानों से परिचापित करके आभागवाद की प्रक्रिया में इसकी अनिवार्य भूमिका स्वीकार की गई है वूनरे, तहनों व प्रमुख स्थान देकर उसे अगुद्ध सृष्टि का मूल कारण स्वीकार किया गया है। इसी प्रकार मोध अथवा शैव समावेश की दृष्टि से भी प्रत्यिक्ता दर्शन ने इसकी अनिवार्य भूमिका स्वीकार की है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि काश्मीर शिवाइयवाद ने जो चिन्तन प्रणाली विकासन की उममें एक और जीवन और जगन् तथा दूसरी और उसकी सर्जक्यक्षित (महेश्वर) को भलीमानि समजकर उनके सम्बन्धों का युक्ति-परक विक्लेक्श करने का प्रयास किया गया है और इसमें माया की विशिष्ट भूमिका है। जैसा कि त्रिक साहित्य में 'माया' के प्रयोग के सर्वेक्षण के निष्कर्ष के रूप में कहा गया, 'सृष्टि से पूर्व शिव से तादात्म्य की स्थिति में यह 'माया-याक्न' अर्थात् 'स्वातन्त्र्य' कहलानी है। बिश्व के आभास के सन्दर्भ में इमें 'माया तत्त्व' कहा जाता है। जब विक्ल नानात्व में परिणत होता है तो इसे 'म्राया तत्त्व' कहा जाता है। इस प्रकार माना की यह वारणा जीवन और जगत् के प्रत्येक पहुंच् का संस्तर्ग करती है तथा उनके पारस्परिक सम्बन्धों और उनके साथ सर्जक शक्ति के सम्बन्धों को समझने में अपनी अनिवार्यता के निविवाद बना देती है।

## सन्दर्भ एवं टिप्पणियां

1. तर्काप्रतिष्ठानात्

शां० भा०

2. इति यज्ज्ञेयसत्तत्त्वं दश्येते तिच्छवाज्ञया । मया स्वसंवित्सत्तर्कपतिशास्त्रत्रिकक्रमात् ॥ तन्त्रा० 1, पृ० 149 अर्हत वेदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन में प्राप्त माया के स्वरूपों की तुलना 181

3. परिणामो नाम उपादानसमसत्ताक कार्यापत्तिः विवर्तो नाम उपादान-विषमसत्ताक कार्यापतिः।

वेदान्त परिभाषा, 1

4. \*\*\*\* परमात्मनोज्यस्थाभयात्मनावभासनं रज्जेय सर्पादिभावेन \*\*\*। शां० भा० 2. 1. 22

5. बां० भा० 2, 1, 14

6. ज्ञानैकनिवर्यत्वम् ।

गां० भा० 3. 2. 4

7. ब्रह्मभिन्नं सर्वमिथ्या ब्रह्मभिन्नत्वात् ।

वेदान परिभाषा

8. सत्यानृते मिथुनीकृत्य

बां० भा०, प्रस्ता०

9. प्र० ह० ने० प० हा०, प्० 76

10. रियलिस्टिक आइडियनिजम, डा॰ कान्तिचन्द्र पाण्डेय, अभिनवगुष्त ऐन हिस्टॉरिकल एण्ड फिलॅसॉफिकल स्टडी, पृ० 320

11. दर्पणिवम्वे यद्वन्नगरग्रामादिचित्रमिवभागि । भाति विभागेनैव च परस्परं दर्पणादिप च ॥ विमलतमपरमभैरववोधात् तद्वत् विभागशून्यमिप अन्योन्यं च ततोऽपि च विभगतमाभाति जगदेतत् ।

प०सा० वली० 12, 13

12. आदर्शनुक्षो प्रतिविश्वकारि सविश्वकं स्याद् यदि मानसिद्धम् । स्वन्छंदसंवित्मुकरान्तराले भावेषु हेत्वन्तरमस्ति नान्यत् ॥

प० च०; 5

13. अन्तर्विभाति सकतं जगदान्मनीह यद्वद् विचित्ररचना मुकुरान्तराले । बोधः पुत्तनिजविमर्यानसारयुक्त्या विश्वं परामृशति नो मुकुरस्तथा।

प० सा० में योगराज द्वारा उद्धृत, पृ० 39

14. चिदात्मैव हि देवान्तः स्थितमिच्छावशाद्बहिः । योगीव निरुपादानमथंजातं प्रकाशयेत् ।।

ई० प्र० वि०, 1.5.7

15. जयदेव सिंह, प्र० हु० हि० अ०, भूमिका, पृ० 20

16. कान्तिचन्द्र पाण्डेय, अभिनवगुष्त ऐन हिस्टाँरिकल एण्ड फिलॅसाँफि-कल स्टडी, द्वि॰ सं॰, पृ॰ 323

- 17. हिस्ट्री आंफ फिलांसफी, ईस्ट एण्ड वेस्ट, पु० 410
- 18. अभिनवगुष्त, ऐन हिस्टॉरिकल एण्ड फिलंसॉफिकल स्टडी, द्वि० सं०, पृ० 225
- 19. स्वेच्छया स्वभित्तो विश्वमुन्मीलयति ।

प्र० ह० सू० 2

20. प्राक् निर्णीतं विश्वं दर्पणे नगरवत् अभिन्नमपि भिन्नमिव उन्मील-यति ।

प्र० हुं, हिं० अ०, ने० प० हा०, प्० 76.

21. अतोऽसौ परमेशानः स्वात्मव्योमन्यनगंलः । इयत्तः सृष्टिसंहाराम्बरस्य प्रकाशकः ॥ निमंले मुकुरे यद्वत् भान्ति भूमिजलादयः । अमिश्रास्तद्वदेकस्मिश्चिन्नाथे विश्ववृत्तयः ॥

तंत्रा०, 2 का० 3, 4

- 22. अभिनवगुष्त ऐन हिस्टॉरिकल एण्ड फिलॅसॉफिकल स्टडी, द्वि० सं०, पृ० 326
- 23. यदा स्वस्मिन् हृदयप्रकाशस्यरूप एव आत्मिन तिष्ठति, तथा विमर्शो युडो विमर्श एव इत्येनं व्यवह्रियते, यदा तु विकत्योपञ्लेषणलक्षण क्षोभमनुभवति, तथा विश्वविस्तारः प्रपञ्चस्क्रणवैचित्र्यात्मा विमर्श इति ।

म॰ मं॰ पू॰ 34

- 24. गोपीनाथ कविराज, हिस्ट्री आंफ फिलांसंकी, ईस्ट एण्ड वेस्ट, पुरु 417
- 25. वही
- 26. ज्ञान-विमर्शानुप्राणितं विमर्श एव च क्रियेति ।

ई० प्र० वि० व्या०, २, पृ० 161

- 27. मधुसूदन कौल, 'झंकर और झंकर की उपासना', कल्याण शिवांक' ए॰ 234
- 28. मा० सं० सा०, पृ० 5
- 29. वही, पृ० 6
- इति वा यस्य संवित्तिः क्रीडात्वेनाखिलं जगत् । स पश्यन् सततं युक्तो जीवमुक्तो न संशयः ।

31. आत्मैव सर्वभावेषु स्फुरन्निवृत चिद्वपुः । अनिरुद्धइच्छा प्रसरः प्रसरद्किम्यः शिवः।

शिं द ० 1.2.

32. चितिः प्रत्यवमर्शातमा परावाक् स्वरसोदिता । स्वातन्त्र्यमेतनम्हयं तदैश्वयं परमात्मनः॥

ई० प्र० वि० 1.5.13

33. सा स्फरता महासत्ता देशकालातिरेकिणी। सैषा सारतया प्रोक्ता हृदयं परमेष्ठिनः ॥

ई० प्र० वि 1. 5. 14

34. चितिः स्वतन्त्रा विश्वसिद्धिहेतः ।

प्र० ह०, सू० 1

35. अनन्यनिरपेक्षतेव परमार्थतः आनन्दः, ऐस्वर्यम् स्वातन्त्र्यम् नैतन्यम् । ई० प्र० वि० 1, प्० 255

36. स्वतन्त्रतः कर्ता ।

अप्टा॰ 1.4.54

- 37. श्रीमत्परमशिवस्य पुनः विद्योतीर्णविश्वात्मक परमानन्दमय प्रकाशै-कघनस्य एवं विधमेव शिवादिधरण्यन्तमिखलं अभेदेनैव स्फ्रति। न तु वस्तुतः अन्यत् किचित् ग्राह्यं ग्राहकं वा । अपितु श्रीगत्परमिशव भटटारक एव इत्यं नाना वैचित्र्यसहस्रै: स्फ्रतीति अभिहितप्रायम् । प्र० ह० ने० प० हा०, प्० 79-80
- 38. अयुष्मात् संपूर्णात् रसमहोल्लाससरसात्। निजां शक्तिं भेदं गमयति निजेच्छाप्रसरतः ॥

क्र० स्तो०

39. विश्वस्वभावपटले परिजुम्मभाषविच्छेदश्च्यपरमार्थचमत्कृतिया। अ० स्तो०

40. डा० भीखनलाल आत्रेय द्वारा उद्भृत, कल्याण शिवांक, पृ० 489

प्रकाशविमश्रीतमा संवित्स्वभावः परमशिवो 41. तस्मादनपह्नबनीयः भगवान् स्वातन्त्र्यादेव गद्रादिस्थाव एनत रान्त प्रभात्रूपतया नील-सुखादि प्रमेयरूपनया च अनिनिक्तियापि अनिरिवनया इव स्वरूपा-नाच्छादिकया संविद्वप नान्तरीयक स्वातन्त्र्य महिम्ना प्रकाश इति अयं स्वातन्त्रयवादः प्रोन्मीलितः।

ई० प्र० वि० वि०, प्० 9

42. तन्त्रा० 3, पु० 100-101

43. पं० च०, 5

44. नूमस्ते भवसम्भ्रान्त भ्रान्तिमुद्भाव्य भिन्दते । ज्ञानानन्दं च निर्द्वन्द्वं देव वृत्वा विवृण्वते ।।

स्त० चि० 71

45. इदं तु पारमाधिकम् कूटस्थम्, नित्यम्, व्योमवन् सर्वव्यापि, सर्व-विक्रियारहितम्, तित्यतृतम् निरययम्, स्वयं जयोतिः स्वभावम्, यत्र धर्माधर्मो सह कार्येण कालत्रयं च नौपावर्तन्ते तद् अकरीरं मौक्षा-स्यम् ।

शां० भा०, 1:1,4

46. वही, 1: 2, 19

47. मा० का०, 25.19

48. स्वात्मन्यवस्थानम्

शां० भा०, 4.4, 1-3

49. वही, 3.2, 21, बृहदा० उप० 4.5, 13

50. मिथ्यामिमान स्रमनिमित्त एव दु:खानुमवः ।

बां० भा०, 2.3, 46

51. गृहीते त्वात्मीकत्वे बन्धमोक्षादिसर्वव्यवहारपरिसमाप्तिरेय स्थात् । वही, 1:2, 6

52. स सर्वोत्मभाव : सर्वसंसारधर्मातीतत्रह्मस्वस्पत्वम् एव । शां० भा० तैत्ति० उप०, 2 : 1

53. वां० भा० 1.3, 19

54. सि० ले० सं०, 4

55. शां० भा० 4.1, 15

शि० स्० वि०, प० 13

57. मलमज्ञानिमच्छन्ति संसारांक्रस्कारणम्।

मा० वि० तं०, 23

58. प० सा०, प० 33

स्वतन्त्रस्य शिवस्येच्छा घटरूपो यथा घटः ।
 स्वातमप्रच्छादनेच्छैव वस्तुभूतस्तथा मलः ।

तंत्रा० 6, पृ० 59

अर्द्धत वेदान्त तथा प्रत्यभिज्ञा दर्शन में प्राप्त माया के स्वरूपों की तुलना 185

60. ई० प्र० वि०, 1.6.1

61. मोक्षो हि नाम नैवान्यः स्वरूपप्रयनं हि तत्।

तंत्रा० 1, प्० 192

62. यत्तु ज्ञेयस्य तत्त्वस्य ज्ञानं सर्वात्मनोज्ज्ञितम् ॥ अव च्छेदैनं तत्क्ष्रभाष्यज्ञानं मत्यमुक्तियम् ॥

तन्त्रा० 1,72

63. देहप्राणविमर्शनधीः ज्ञानं नभः प्रपञ्चयोगेन । आत्मानं वेष्टयते चित्रम् जालेन जालकार इव ॥

प० सा०, 3

64. अ० गु०, दि० सं०, प० 314

65. अभिनेवगुष्त, महेश्वरानन्द ब्रासा महार्थमं ग्रसी में उद्धृत, पृ० 25

66. एक एव परमेश्वरः कृटस्वनित्यो विज्ञानधानुरविद्यया मायया माया-विवदनेकधा विभाव्यते, नान्यो विज्ञानधानुरस्ति ।

शां० भार 1:3, 19

67. शां० भा० 1.4, 3

68. अविद्यात्मिका हि सा बीजशक्तिस्यक्त जन्दिनिर्देश्या तदेतद् अध्यवतं क्वचिद् आकास शन्द निर्दिष्टं क्वचिद् अक्षर शन्दोदितं वयक्तिमा-येति सूचितम् ।

जांo भार 1·4, 3

-69. अव्यक्तनाम्नी परमेणशिक्तरनाद्यविद्या त्रिगृणाव्यिकापरा ।
 कार्यानुमेया सुधियैव माया यथा जगत् सर्वमिदं प्रसूयते ।।
 विवेकचडामणि, प० 108

70. माया च नाम देवस्य शिक्तरव्यतिरेकिणी । भेदावभासस्वातंत्र्यं तथा हि स तया कृतः ॥

तंत्रा० 6, प० 116

71. मायां विक्षोभ्य संसारं निर्मिमीते विचित्रकम्।

तंत्रा० 6, पु० 115

72. ई० प्र० वि० 1, प्० 315-16

73. तंत्रा० 6, प्० 116

74. प० सा०, 15

75. प० सा० टी०, पृ० 44

# माया तत्त्व की काल एवं अकाल सिद्धांतों में परिणति

काश्मीर-शैव मत एवं अद्वैत वेदान्त दोनों ही प्रणालियों में माया के सिद्धांत के प्रतिफल के रूप में काल तथा कालातीत अथवा अकाल का निरूपण हुआ है। अद्वैत वेदान्त में, चूंकि निरुपाधिक ब्रह्म के अतिरिक्त अन्य सभी सिद्धान्तों की पारमाधिक सत्ता का सर्वथा निषेध कर दिया गया है जिससे देश और काल दोनों ही मानस-परिकल्पना बनकर रह जाते हैं; जो सर्वथा विदित है। प्रत्यभिज्ञा दर्शन में माया के सिद्धान्त की परिणति काल एवं अकाल की अवधारणाओं में होती है, अतएव हमने सप्तम तथा उपसंहारात्मक उन्मेष को काल एवं अकाल सिद्धान्त के विवेचनात्मक रूप में रखा है। प्रत्यभिज्ञा दर्शन की प्रक्रिया वेदान्त की प्रक्रिया से मूलतः भिन्न है। यहाँ महेक्वर को अकाल के रूप में प्रतिष्ठापित करने का प्रयास किया गया है, जो इस दर्शन का चूडान्त तत्त्व है। इसके साथ ही त्रिक साहित्य में शिव की प्रक्र्या महाकाल के रूप में भी है, जो आपाततः परस्वर विरुद्ध प्रतीत होता है। अतः इसका सम्यक् रूप से ऊहापोह कर इनके सामंगस्य का सैद्धान्तिक रूप से प्रतिपादन अपेक्षित है।

भारतीय दर्शन के उपः काल में निष्मल ब्रह्मांड के कारणभून तत्वों की गवेषणा की प्रक्रिया में काल की चर्चा अपने आप में अत्यधिक महत्त्व रखती है। उपनिपदों में जिन्हें, निविवाद रूप से प्रायः सभी दार्शनिक प्रणालियों का मूलस्रोत माना जाता है, विश्व के परम कारणभून तत्त्व की विधिवत् चर्चा इस बात का प्रमाण है कि उपनिषदों ने पूर्व दार्शनिक चिन्तन उसी प्रकार स्वतन्त्र रूप से होते थे, जिस प्रकार आज पाश्चात्व जगत् में विज्ञान के सन्दर्भ में दार्शनिक चिन्तन हो रहे हैं। श्वेताश्वतर उपनिषद् का प्रारम्भ ही इस चर्चा से होता है कि हमारे समक्ष विद्यमान परम व्यापक विशाल ब्रह्मां का कारण क्या है—'कि कारणं ब्रह्म ?' प्राणि-जगत् की उत्पत्ति किमसे हुई है—'कुतःस्म जातः ?' वह कौन सा तत्त्व है जो निरन्तर परिवर्तमान मुख-दुःखात्मक इस जगन् में व्यवस्था बनावे हुए है—'अधिष्ठिताः केन मुखनरेषु वर्तामहे ब्रह्माविदो व्यवस्थाम् ?' इन प्रश्नों के उत्तर में ऋषि ने ब्रह्मांड के मून

कारण के रूप में सात तत्त्वों की सम्भावना प्रकट की है। वे हैं—काल, स्वभाव (प्रकृति), नियति (डेस्टिनी अथवा नेमिसिस), यदृच्छा (चान्स), पंच महामूत, पुरुष तथा आत्मा। कभी-कभी इनकी समवेत भूमिका की कल्पना की गई है (संयोग एषां)।

यहाँ पर नियित ब्रह्मांड के परम कारण-तत्त्वों में काल का परिगणन सर्वप्रथम किया गया है, जो इस बात का साक्षी है कि चिन्तकों का एक वर्ग ऐसा भी या जो काल को ही विश्वप्रक्रिया का मुल कारण तथा नियामक तस्य मानता था। इसकी झं इति हमें महाभारत में भी मिलती है, जहाँ यह संवाद प्रकट किया गया है कि युगप्रवित्त का कारण काल है अथवा राजा-'कालो वा कारणं राजा'। महात्मा बुद्ध की उक्ति 'सर्व क्षणिकं क्षणिकम्' में भी काल के महत्त्व की स्वष्ट झलक मिलती है। भारतीय दार्शनिक चिन्तन-परम्परा के सर्वेक्षण से हम इस निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि प्रायः सभी दार्शनिक प्रणालियों में काल की मान्यता है और उसका विवेचन अपने-अपने सिद्धान्त के परिप्रेक्ष में किया गया है, जिसका सविस्तार विवेचन न तो यहां अभिप्रेत है, न ही सम्भव। हम केवल इतना कह सकते हैं कि समस्त वैदिक एवं वेदान्त वाङ्मय में काल की कल्पना शाइवत एवं सोपाधिक इन दो रूपों में मिलती है तथा इसे एक प्रकार का सुक्ष्म द्रव्य माना गथा है, जो दिक की व्याप्त करता है। इन दोनों में मूल भेद यह है कि पहला तो अविभाज्य, निरवयवी तथा अनन्त है और दूसरा विभाज्य तथा परिमित । सोपाधिक अथवा सुष्ट काल विश्व के उस अधर भाग को व्याप्त करता है, जिसकी सप्टि भौतिक रूप से हुई है और जो सूर्य के अधोभाग में स्थित है। याश्वत काल दूसरी ओर के अभौतिक आयतनों को व्याप्त करना है। जैमिनीय ब्राह्मण के अनुसार 'सुर्य के दूसरी ओर जो कुछ है, वह अमृत है, किन्तु जो इस ओर है, वह दिव्य-रात्र से निरन्तर विनण्ट होता रहता है।' वृहदारण्यक उपनिषद् कहता है, 'जिसके नीचे संवत्सर की गति होती है, उस अमृत (प्रकाशों के प्रकाश) पर देवता उपासना करते हैं। '। मैत्रायणी उपनिषद् ब्रह्म के दो रूप मानता है-काल तथा अकाल 'जो सूर्य से प्राक् है, वह 'अकल' काल है; जो सूर्य से प्रारम्भ होता है, वह 'सकल' काल है। दूसरे शब्दों में शास्वन अभौतिक तथा अनित्य भौतिक के बीच की सीमा देवताओं की उच्चकोटि है, जिस पर सूर्य चक्कर काटना है। 2

काश्मीर जैव दर्शन में काल तत्त्व की उद्भावना किस प्रकार माया से समुद्रेलित होकर होती है तथा उनकी ही चरम परिणति अकाल तत्त्व का बोध है, इसका निरूपण ही इस उन्मेष का विवेच्य विषय है।

काल सिद्धान्त

काइमीर शैंब प्रगाली में काल शब्द का प्रयोग तीन अर्थो में किया गया है—(1) परम सत्ता की सर्वशिवतमत्ता का एक रूप, (2) व्यक्ति प्रमाता के लिए एक अवच्छेदक तस्व तथा (3) एक मापक मान (स्टैंड डं आफ मेजर)। परमसत्ता अर्थान् महेदबर की सर्वशिवतमत्ता के रूप में यह वह शक्ति है जो विश्व में क्रमशीलता अथवा यौगपच उत्तरन करती है। इस रूप में नह काल शक्ति कहलाती है। अशास्त परम्परा में इस दार्शनिक अवधारणा को काली देवी के रूप में प्रतिष्ठित किया गया है। व्यक्ति प्रमाता के अवच्छेदक के रूप में यह वह परिमित शक्ति है जो क्रम का अनुभव करती है। सर्वप्रथम उसकी यह अनुभव उन वस्तुओं में होता है जिनके साथ यह नादात्म्य स्थापित करता है, जैसे प्राणवायु. वृद्धि, आदि। विषयरूप अनुभवगम्य वस्तुओं में क्रम का अनुभव तब होता है जब प्रमान् रूप नेतना की श्रृंखला की किसी कड़ी के साथ-माल बाह्य विषय का अनुभव होते के कारण प्रमाता में अनुभूत क्रम विषय पर आशोपित किया जाना है। जर्मन दार्थनिक कांट 'काल' को संवदना (मेन्सि-विल्ही) का एक आकार (फॉर्म) मानता है।

प्रशासिका दर्शन में इसे एक प्रकार का सूक्ष्म सिक्कल्पताजनक तत्त्व अथवा नम्बन्ध स्वीकार किया गया है, जो सहज निविधत्यक बोध के आकार में नथा हमारे प्रमानृ स्वक्ष्य में ज्याप्त रहता है। इनके अभाव में कोई भी बस्तु कालविधिष्ट नहीं कहीं जा नकती। इसका अस्तित्व स्वतन्त्र पदार्थ के क्ष्म में नहीं है। न ही यह बस्तुओं का कोई ऐसा सम्बन्ध अथवा विशेषण है जिसके अस्तित्व का बोध उस समय भी हो नके जब उनका प्रत्यक्ष न किया जा रहा हो।

मापक मान के रूप में काल एक एकानेक रूप वस्तु पर आघारित है। कुछ घटनाएं ऐसी होती हैं जो नियमित रूप से घटित होती हैं। वे हमारे लिए मापक मान के रूप में काम करती हैं। इसके अतिरिक्त कुछ घटनाएं ऐसी होती हैं जो नियमित रूप से घटित नहीं होतीं, अनियत होती हैं। इन अनियत घटनाओं को हम नियत घटनाओं से मापते हैं। इनके परिणामस्वरूप प्रतीति का वह रूप उमर कर आता है—'देवल सात वर्ष का बालक है।' यहां देवल नाम के व्यक्ति के वय का निर्धारण सूर्य की गति के आधार पर किया गया है।

्सको और स्पष्ट करने के लिए हमको अपने दैनंदिन जीवन की गतिविधि तथा नूर्य की क्रियाशीलता में तारतम्य के आकलन का अनुसंधान करना होगा।

मान लीजिए यलभ चक्रवर्ती नामक कोई व्यक्ति मुर्य को किमी स्थान पर उदय होते हुए तथा दूसरे स्थान विशेष पर अस्त होते हुए देखता है। ये घटनाएं पूर्ण इत ने नियन हैं तथा नियमित इप से घटित होती हैं। जनम लोकजीवन में अन्य कई घटनाएं देखता है जिनमें कोई तारतम्य अथवा नियम-बद्धता नहीं है। उदाहरण के लिए वह किसी घरेलु नौकर को दुग्ध-केन्द्र से दूध लेने के लिए जाते हुए देखना है। इसका अभिप्राय यह हुजा कि वह नौकर को अनेक विभिन्न स्थानों से सम्बद्ध देखना है। उसमें कोई नियमबृद्धना नहीं होती। किन्तु नौकर की उस गति की अनियमित क्रिण के विषय में दर्शक का कुत्हल जाग्रत होता है। बहु यथार्थतः उसके स्वरूप को समजना चाहवा है। अतः वह अपने मानस-चक्षु से सूर्य की नियमित गति तथा नौकर की अनियमित गति को एक साथ देखता है तथा सूर्य की नियमित गति के क्रम में सेवक को मित का मापन इस इन में करता है—'यह सेवक 20 मिनट में दुश्ध-केन्द्र पर पहुंचता है। उन प्रकार यह स्पष्ट हो जाता है कि काल के प्रत्यय का आधार एक घटनाक्रम है, जो अनेकता में एकता है। अनेकता का अस्तित्व एक ओर एकाधिक स्थान-बिन्दुओं से सम्बन्धित सूर्व के क्रमागत रुपों में होता है और दमरी ओर उसका अस्तित्व जाने वाले व्यक्ति के विभिन्न स्थान-त्रिन्दुओं से सम्बन्ध के रूपों में प्रकट होता है। एकता के अस्तित्व का बीध इस रूप में होता है कि पूरी परिस्थिति एक ही जैय वस्तु होती है। इस प्रकार के काल के सम्बन्ध में हम यह देखते हैं कि अनेकता बाह्य रूपों पर और एकता अन्त:-करण की वृत्ति पर आधृत होती है।

काल की अभिड्यक्ति के अनेक रूप प्रचलिन है। जैसे हम सेकेण्ड, मिनट, घन्टा, दिन, सप्ताह, मान नथा वर्ष की बान करने है, उसी प्रकार शीव्रता, मन्दता, पूर्वकाल, उत्तरकाल. भून. बर्नमान, भविष्य आदि की चर्चा की जाती है। काल के सामान्य प्रत्यय की भांति इन उपप्रतारों का आधार भी उसी के समान मानशिक संब्यूटन है। उदाहरणार्थ, जब बोर्ड यह कहना है कि बिन्दु चार घण्डे चित्र बनाती हैं तो उत्तका अर्थ यह हुआ कि बह बिन्दु की चित्रांकन-क्रिया को मूर्य की क्रिया से मापता है। यहां यह बात मस्तिष्क में रखनी होगी कि दीर्घकाल से स्थापित एक लोक-परम्परा के आधार पर सूर्य के एक निश्चित दूरी के पार करने की अविध को हम घंटा कहते हैं। इसी प्रकार जब कोई यह कहना है, 'अब बिन्दु का कार्य समाप्त हो गया है, वह अब जायगी। तो वह उस समय स्वयं अपनी ही प्राणवायु की संभावित क्रिया के साथ बिन्दु की संभावित गित को सम्बद्ध कर देता है। इस प्रकार निष्कर्ष

यह निकलता है कि काल की सभी प्रतीतियों में दो वस्तुओं की क्रियाए जुड़ी रहती हैं।

शंकर यथार्थ सत्ता के नित्यस्वरूप की व्याख्या करना ही दर्शन का मुख कार्य मानते हैं तथा उसे ही विश्व का अन्तस्तम सारतस्य स्वीकार करते है। इसी को वह 'ब्रह्मविद्या' कहते हैं । उनकी दृष्टि में अस्तिरूप यथार्थ-सत्ता नही है। किसी घटना का घटित होना और उसका उचित मृत्यांकन करना दो भिन्न-भिन्न वस्तुएं हैं। किसी वस्तु को हम देखते है, इमीलिए वह मत्य भी है. ऐसा नहीं कहा जा सकता । यदि जो कूछ घटित होता है, अथवा जो कुछ हम देखते हैं वह सब कुछ सत्य होता तो मिथ्या अनुभव कभी होता ही नहीं। शंकर की दृष्टि में अप में डालने वाले स्वप्त भी एक अन्तःस्थ जीवन की घटनाएं हैं। कैवल होने मात्र के नाते सभी अनुभव एक ही कोटि के हैं। वे न तो सत्य हैं और न असत्य। तर्क-शास्त्र के अनुसार वे वस्तुएं, जो बुद्धिगम्य है, सत्य हैं तथा जो केवल व्यक्तिगत हैं, वे असत्य । शंकर का अनुभव के विषय में दृष्टिकोण यह है कि जो कुछ भी देश, काल और कारण से आबद्ध है वह यथार्थ नहीं हो सकता। हमारे अनुभन्न का नामान्य रूप देश में सम्बद्ध है, किन्तु यथार्थ सत्ता देश की अपेक्षा नहीं करती तथा वह असण्ड है। जो भी देश में परिमित है, वह विभाज्य मी है और विभाज्य वस्तु सदा उत्पत्तिशील होती है, यथार्थ नहीं। चंकि यथार्थ-सत्ता जन्मरहित तया अविभाज्य हे और इसीनिए उसमें देश का प्रतिवन्ध नहीं है। देश का विमृत्व केवल सापेक है। जो कूछ देश से सीमित है वह काल में भी सीमित है। काल में अपने से दूर जाने की एक विचित्र प्रवृत्ति होती है, यद्यपि वह ऐसा कर नहीं पाता। यह आनुभविक जगत् में यथार्थ-सत्ता है। आनुभविक जगत् में काल का क्षेत्र सार्वभीम है। किन्तु जगत् की अनन्त कालावधि अपने आप में पर्याप्त नहीं है। ऐहलीकिक जगत् यथार्थ नहीं है। इस प्रकार शंकर काल की मुख्य रूप से अनुभव से सम्बद्ध करते हैं। आषुनिक दार्शनिक चिन्तन भी काल को एक प्रमाणमीमांसीय प्रक्रिया स्वीकार करता है। उनके अनुसार यदि ज्ञातृत्व व्यापार नहीं तो काल का प्रश्न नहीं उठता । चुकि यह स्वतन्त्र द्रव्य नहीं है अतः इसे सत्तामीमांसा की परिधि में नहीं रखा जा सकता। हेनरी वर्गसां काल की एक मुलमूत सिद्धान्त तथा निखिल ब्रह्मांड का सारतत्त्व मानता है। वह काल की यथार्थता का प्रयत पक्षधर है। वह यथार्थ को एक निरन्तर प्रवाह मानता है। उसके अनुसार यह एक प्रक्रिया है, ऐसी प्रक्रिया जिससे होकर एक महान् प्रेरक यक्ति (एलां विताल) संचरित होती है। वह कहता है कि 'समस्त यथार्थ एक प्रवृत्ति' है. बशर्ने कि हम प्रवृत्ति को दिशा का एक उदीयमान परिवर्तन मानने को सहमत हों। उसके अनुसार संसार में कोई भी वस्तु पूर्वतः विद्यमान नहीं है, जनः सभी वस्तुओं की रचना होती रहती है। वह यथायं की तुलना एक ऐसी नदी से करता है 'जिसमें न तलहटी है, न किनारें और वह बिना किसी निर्धारित शिवन के एक ऐसी दिशा को बहती जा रही है जिसकी कोई परिभाषा नहीं की जा सकती। ' यथार्थ की इस प्रवाह-प्रक्रिया को ही वह जीवन मानता है। इसी को वह 'काल' तथा 'अविध' की संज्ञा देता है। वह 'जीवन' एवं 'काल' को समानार्थक मानता है। मनुष्य इसी प्रवाहात्मक प्रक्रिया की देन है। मनुष्य में प्रवृत्ति, बुद्धि तथा अन्तर्ज्ञान की अद्भुत क्षमता है। उसमें प्रवृत्तियां पशुओं की भांति ही होती हैं, किन्तु उसमें बुद्धि का प्राधान्य होता है, किर भी वह अन्तर्ज्ञान से सुपरिचित है। एक पूर्ण मनुष्य वह है जिसमें

बुद्धि तया अन्तर्ज्ञान पूर्णता को प्राप्त होते हैं।

डने के विचार में भी 'काल' यथार्थ है। वस्तुत: वह काल की यथार्थता के विषय में पूर्ण आश्वस्त है तथा काल के स्वरूप के विषय में अपना जो दृष्टि-कोण प्रस्तृत करता है उसका आधार 'क्रम' है। वह अपना अनुसंघान जिस समस्या से प्रारम्भ करता है वह है — भविष्य का पूर्वज्ञान। इसी समस्या के समाधान के रूप में वह क्रमिक काल के सिद्धान्त की उद्भावना करता है। उसकी मान्यता है कि क्रम-बोध ही काल के स्वरूप का सच्चा बोध है तथा वह भविष्य के पूर्वजान की स्वप्न अथवा जाग्रत अवस्था में व्याख्या करता है। घटनाओं का समस्त विस्तार हमारी आंखों के सामने होता है । काल का प्रथम आयाम हमें वर्तमान प्रदान करता है, दूसरा आयाम अथवा कालक्रम प्रथम आयाम का 'परिमित अतीत वर्तमान तथा परिमित भविष्य' प्रदान करता है। इस प्रकार प्रथम जायाम का 'मविष्य' दूसरे आयाम में 'वर्तमान' हो जाता है और इसी प्रकार यह क्रम चलता रहता है। मैक्टागार्ट की दृष्टि में 'काल' अयथार्थ है। वह अपनी धारणा की पुष्टि में जो कारण प्रस्तुत करता है वे न केवल विचित्र हैं, अपिन उनके साथ परिवर्तन सम्बन्धी प्रश्न भी जुड़े हुए है। वह एक ओर 'पूर्व एवं उत्तर' तथा दूसरी ओर भूत, वर्तमान तथा भविष्य में भेद करता है। उसके अनुसार 'अतीत, वर्तमान तथा भविष्य' का विचार 'पूर्ववर्ती तथा परवर्ती' की अपेक्षा काल के लिए अधिक मूलभूत तत्त्व है तथा वास्तव में 'पूर्ववर्ती तथा परवर्ती' के सम्बन्ध का आधार है। उसकी दिष्टि में कोई भी घटना स्थायी रूप से अतीत वर्तमान तथा अनागत नहीं है। कोई भी घटना जो अतीत थी वह वर्तमान वन जाती है और वहीं भविष्य भी वन जायेगी। सामान्यतया काल की गति भृत से भविष्य की ओर मानी जाती है। किन्तु मैक्टागार्ट की स्थिति भिन्न है। यह काल की गति भूत से भविष्य

की ओर न मानकर भविष्य से मूत की ओर मानता है। उसका तर्क यह है कि अनागत घटनाएं ही बर्तमान बनती हैं न कि अजीत घटनाएं। वर्तमान घटनाएं तत्काल अतीत बन जाती हैं और अतीत घटनाएं और भी अतीत।

जिस प्रकार नियन तथा अनियत घटनाओं के सम्बन्ध को लेकर 'काल' की कत्यना मापक मान (स्टैडर्ड आफ मेजर) के रूप में की गई है उसी प्रकार उसे घटनाओं का निर्देशक भी कहा जा सकता है। ऐसी स्थिति में घटनाएं काल में नहीं घटित होंगी प्रत्युत वे केवल काल द्वारा निर्दिष्ट होंगी । इन प्रकार काल को एक स्थिर बिन्दू तथा घटनाओं को गतिशील माना जा नकता है। घटनाएँ जब अग्रगर होती हैं तो उन्हें एक कालनिर्देश से होकर गुजरना पड़ता है जिसे हम सामान्य भाषा में इस प्रकार व्यक्त करते हैं—'घ' घटना 'क' काल में घटित हुई अथवा स्वयं काल को प्रवाहयुक्त माना जा सकता है; अर्थात् जब काल-निर्देश एक दिशा विशेष में अग्रसर होना है तो हम कहने है--- 'एक घटना घटित हुई। 'काल के विषय में इस प्रकार की धारणा का अभिप्राय यह हुआ कि पदार्थों एवं काल में यदि सम्बन्य है, तो वह बाह्य है न कि आम्यन्तर । किन्तु उनका परस्पर सम्बन्ध होना आवश्यक नहीं। काल की इस धारणा के आधार पर कालप्रवाह की दिशा की कल्पना या तो अतीत से अनागत की ओर की जा सकती है अथवा अनागत से अतीत की ओर, किन्तू दोनों प्रकार से नहीं। अथवा काल की कल्पना विन्दुवत् करने पर हम कह सकते हैं कि काल-बिन्द् तथा घटनाक्रम में यौगपद्य है, अर्थात् दोनों एक ही साथ सत्ता में आते हैं। अनागन काल तथा अनागत घटनाओं का कोई अस्तित्व नहीं होता; यही बात अतीत की घटनाओं तथा अतीत काल के विषय में भी लागू होती है। बर्गमां ने अपने काल-सिद्धान्त का विकास कुछ ऐसी-ही घारणाओं को आधार बना कर किया था।

अब प्रश्न यह उठना है कि काल क्या है ? और यदि इसका अस्तित्व है, तो किम रूप में ? आधुनिक दार्शनिक इन प्रश्नों का उत्तर अपने ढंग से देता है। यह तो स्पष्ट है कि काल पत्थर अथवा मेज़ की भित कोई भीतिक अथवा पार्थिव पदार्थ नहीं है। एक भीतिक पदार्थ का कोई-न-कोई क्प अथवा आकार होता है तथा उसमें कुछ ऐन्द्रिक तत्त्व होते हैं। काल में भीतिक पदार्थ के वे लक्षण नहीं होते। वस्तुतः जिस रूप में भीतिक पदार्थों की कल्पना की जाती है उसमें काल की गणना नहीं की जा सकती। किन्तु सभी भीतिक पदार्थ काल-निर्दिष्ट होते हैं क्योंकि उनका अस्तित्व एक विशेष काल-सण्ड में होना है। इस प्रकार काल का सादृष्य भीनिक पदार्थों के साथ भिद्ध नहीं होता किन्तु उसकी संगति सभी पदार्थों के साथ होती है। प्रत्येक भीतिक पदार्थ

देश को आवृत करता है अर्थान् एक स्थान वेरता है किन्तु काल देश की आवृत्त नहीं करता क्योंकि यह कोई मूर्त पदार्थ नहीं है ।

दोनों वक्तव्यों की तुलना की जिए. 'मेल कमरे में हैं तथा 'मेल काल में है।' प्रथम बक्तव्य का अभिष्ठाय यह हुना कि कमरा अधि-टान है और मेल कमरे में अधि फिटत है। मेल तथा कमरा दोनों में देशिक तत्त्व है। किन्तु दूसरे वक्तव्य में भी क्या हमारा अभिष्ठाय यह होता है कि काल मेल का अधिफ्टान है अथवा आधार है ? पाइचात्य जगन् में न्यूटन तथा पूर्व में न्याय प्रणाली ने यह प्रकल्पना की कि काल बिल्य के सभी पदार्थों का आधार है—'सर्वीधारः कालः'। किन्तु यदि काल सभी पदार्थों का आधार है, तो क्या यह आवश्यक है कि उन पदार्थों में कालिक तन्त्र विद्यमान होने चाहिए ? जिन प्रकार हम दो देशिक तन्त्रों से युक्त पदार्थों के लिए कह सकते हैं कि एक दूसरे में अधिफिल है, दो कालिक तन्त्रों में युक्त दो पदार्थों के बारे में हम नहीं कह सकते कि एक दूसरे में अधिफिल है। इस प्रकार की प्रक्रिया में किटनाई पैदा हो जायेगी। एक काल दूसरे में समाविष्ट हो जायेगा और यह क्रम चलता ही रहेगा। यह किटनाई उस समय नहीं पैदा होती जय हम कहते हैं 'मेल कमरे में है।' यद्यपि मेल तथा कमरा दोनों में दैशिक तन्य है, तथापि उक्त वक्तव्य में कीई विसंगति नहीं है।

इस प्रकार कालिक तन्त्र के विषय में हमारे दृष्टिकोण के इस अन्तर के कारण ही दैशिक तन्त्रों जैसे, लम्बाई, चौड़ाई तथा मोटाई के विषय में हमारा हमबहार काल अथवा कालिक तन्त्रों से भिन्न होता है। पहले जब कोई यह वहना था कि मेज कमरे में है तो इसमें उसका यह अभिप्राय नहीं होता था कि सेज का एक चौथा आयाम भी है, और यह है – कालिक। किल्मु सापेशता गुग के परवर्ती काल में वार्शितकों से यह धारणा घर कर गई कि काल तथा देश में परवर्ती काल में वार्शितकों से यह धारणा घर कर गई कि काल तथा देश में परवर्त सामंजस्य है। इस दृष्टिकोण का एक परिणाम यह निकला कि वे पदार्थ जिनके बारे में हम कहते हैं, 'काल में हैं' कालिक हो गए, न कि काल-रिट्टा मेज, कुर्मी जैसे पदार्थ कभी भी कालरहित नहीं हो सकते। इसी आधार पर बिटजेन्टीन तथा राज्ल जैसे पाइचात्य दार्शिनकों ने लगभग यह निक्कर्ष सामने रख दिया है कि जिन्हें हम पहले कालरहित अथवा अपरिवर्तनीय मानने थे, वे अवधारणायें माज है और उनको सन्तामीमासीय श्रेगी में नहीं रखा जा सकता यदापि संगार तथा विवार के साधन के रूप में उनकी उपादेयता निःसंदिग्ध है।

इसी प्रकार स्थापित्व नथा अनुवर्तनशीलता अथवा सातत्य भी काल के अनिवार्व अंग है। किन्तु हम उनके विस्तृत विवेचन में न जाकर उस पहलू पर आने हैं जिस पर विचार किए बिना प्रम्तुन सन्दर्भ अधूरा रह जाएगा। वह है—अकाल सिद्धान्त । जिस प्रकार मागा-प्रक्रिया काल-सिद्धान्त से जुड़ी हुई है उसी प्रकार उसे अकाल-सिद्धान्त से भी पृथक् नहीं किया जा सकता। अतः हम नीचे की पत्रितशों में अकाल-सिद्धांत पर सक्षिप्त चर्चा करेंगे।

#### अकाल सिद्धान्त

जिस प्रकार निगम-परम्परा में परम सत्ता (ब्रह्म) के दो म्पों, काल तथा अकाल, की कल्पना की गई है तथा एक को सूर्य के नियन्त्रित 'शकल' काल कहा गया है, और दूसरे को सुर्य, के निपन्त्रण से गुक्त (प्राक्) 'अकल' काल माना गया है।<sup>8</sup> उसी प्रकार आगम-परम्परा में अगुद्ध सृष्टि का नियामक काल को माना गया है तथा खुद्ध सुध्टिका कर्नृत्व परमणिव स्वयं अपने हाथ में रखना ह अतः उस पर किसी अन्य तत्त्व के नियन्त्रण का प्रश्न ही नहीं उठता। वह तो परम स्वतन्त्र है, देश तथा काल की सीमा से परे है, कालातीत एवं विश्वोत्तीर्ण है। विश्व से अभिप्राय यहां भौतिक जगत् अथवा अगुद्ध सृष्टि से ही है, अत: इसके पदार्थों का नर्जन तथा नियन्त्रण जिस काल द्वारा होता है वह नकल, सावयर्वा एवं अशाण्यत है। इसके विपरीत महेण्वर की सुष्टि में 'काल' का नियम लागु नहीं होता अतः हम उसे 'अकल' काल अववा 'अकाल' कह नकते हैं। अश्रांत वह निरवयवी एवं बाय्वत है। इसकी कोई इयत्ता नहीं है। बाहे वह शांकर वेदान्त का ब्रह्मां हो अथवा प्रत्यभिन्ना दर्शन का 'महेरवर' दोनों ही कालातीत अर्थात् अकाल हैं। शंकर ब्रह्म की यथार्थ सत्ता का निरूपण करते हुए कहते है कि वह प्रतीत रूप, दैशिक, भौतिक एव वेतन जगत् से भिन्न है। ब्रह्म के बारे में यह प्रकल्पना कर ली जाती है कि वह मलभन तत्त्व है, यद्यपि उसे किसी भी रूप में द्रव्य नहीं कहा जा सकता । उसके अस्तित्व के लिए किसी देश अथवा काल की आवश्यकता नहीं, यद्यपि यह कहा जा सकता है कि यह सबीब बिद्यमान है ; क्योंकि सभी बस्तुए अपने अस्तित्व के लिए इमी पर निर्भर रहनी हैं। चुकि यह स्वय कोई वस्तू या पदार्थ नहीं है अतः अस्य किसी भी बस्तु के साथ उसके दैशिक सन्बन्ध नहीं हो नकते। सामान्य अर्थों में हम उसे कारण भी नहीं कह सकते, नधों कि उसका अर्थ होगा कालिक सम्बन्धों का समावंत्र । शाकर जब ब्रह्म का निरूपण करते हुए कहते हैं कि वह न तो वत् ह जार न जनत्, तो उसका अर्थ यह होता है कि यह प्रयोग उन प्रथा के दिल्कोण में है जिससे हम आनुभाविक जगत की भावात्मक तथा अभागतमक वस्तुजों को जानने हैं। जीवक ने अधिक हम यहां कह सकते हैं कि अमूक वस्तु ब्रह्म नहीं है, किन्तु हम यह नहीं कह सकत कि ब्रह्म है बया । यह, स्थिरता अथवा परिवर्तन, समग्रता अथवा एक भाग, लावेक्ष अथवा निर्णेक, सीमित अथवा असीम आदि परस्पर विरोधी साबों के ज्यर आधित पदार्थों से अतीत है। सीमित वस्तु सदैव अपने से ज्यर की ओर बहती है. किन्तु ऐसी कोई वस्तु नहीं जिस तक अनन्त पहुंच सके और बदि वह ऐसा करना है तो अनन्त नहीं रह सकेगा। यदि हम इसे अनन्त अथवा 'अकाल' कहें तो इसे सीमित के केवल निर्णेशात्मक रूप के समान नहीं मानना चाहिए।

कारमीर रीव दर्शन के अनुसार अनुत्तर परमिशव सर्वशा एव सर्वदा संवित रूप ही होता है। यहां तक कि जड वस्तुओं के आभास-काल में भी उसकी संबिद्या बनी रहती है। जह पदार्थ की यत्ता तभी निद्ध होती है जब चेतन की संवित् के भीतर उसका आभास हो । इस प्रकार चेतन की संवित में काभासित होता हुआ जड पदार्थ भी आभास-क्षण मे चेतन ही होता ह क्योंकि मंदित् ही उन जह पदार्थ के रूप को धारण करती हुई उनको आभासित करनी है। यदि ऐसा न होता तो जह का आभास होता है। नहीं। आधान सविन् का स्वभाव हे, जड का नहीं । इस प्रणाली के अनुसार स्थावर तथा जगम नभी पदार्थ वस्तुतः सचित् स्वरूप होते हैं, यद्यपि अज्ञानवरा जानियो को एसा बोध नहीं हो पाता । इस प्रकार नवितस्बरूप महेश्वर सबैव नवित ही होता है। देशकृत, कालकृत अथवा आकारकृत कोई भी संग्रीच उस अनुत्तर सदित पर लागु नहीं होता; बल्क उसी संवित के स्पन्दन ने देश, बाल नथा आकारों का आभास होता है। अतः वह इन तीनों संकोचों का आधार होता हुआ स्वयं इनके प्रभाव से नर्वश्रा मुक्त रहता है। इस प्रकार परमणिय सर्वातमना असीम तथा कालातीत है। वह अकात तथा परिपूर्ण है। प्रमाता, प्रमय एवं प्रमाण के रूप में जो कुछ भी अवभागित होता ह यह गुद्ध गवित के भीतर सदैव विद्यमान रहता है। 10 परन्तु यह सव उसके अन्दर उस प्रकार नहीं रहता जिस प्रकार एक घर के लोग तथा घर का सामान रहता है, अधिनु जिस प्रकार तिलों में तेल या दूध में मलाई तथा मक्बन आदि बस्तूए विचमान होती हैं। जिस प्रकार तेल की तिल से पृथक मत्ता नहीं होती अववा मक्यन या पनीर आदि दूध से भिन्न नहीं होते, उसी प्रकार यह समस्त जगत उस गुद्ध संवित् में अध्यतिरियत रूप से विद्यमान रहता है। इस प्रकार अनुत्तर संवित् अथवा महेरवर अपने भीतर समस्त विव्य को धारण करता हुआ सदैव पूर्ण संवित् रूप में विद्यमान रहता है। जिस समय उसमें विश्व का सर्जन होता है उस समय भी वह संबित् पूर्ववत् परिपूर्ण रहनी है। सृष्टि अववा सहित के कारण उनकी परिवर्जना नथा नर्वकालना में कोई अन्तर नहीं पडना।

इस प्रकार यह स्पष्ट हो जाता है कि अनुत्तर परम शिव शुद्ध असीम तथा परिपूर्ण होता है तथा इस पर देश एवं काल आदि संकोचों का कोई प्रभाव नहीं
पड़ता । अहैत वेदान्त का ब्रह्म भी यश्चिप कालादि संकोचों से मुक्त होता है
किन्तु उसके अन्दर जगत् की स्थिति नहीं स्वीकार की गई है। इस प्रणाली के
अनुसार अविद्या ही जगत् को व्यावहारिक सत्ता प्रदान करती है। ब्रह्म में
ऐसा करने का सामर्थ्य नहीं होता क्योंकि वह विमर्शमयता से सर्वथा शून्व
है। किन्तु शिव प्रकाशविमर्शमय है तथा वहीं इस विश्व को अपने से भिन्न
रूप में प्रकट करता हुआ उसे व्यवहार भूमि पर प्रतिष्ठित करता है। इस
प्रकार समस्त ब्रह्मांड को सत्ता प्रदान करने के कारण उसे जगत् का परिपूरक
मी माना जाता है। 11

परमशिव का कालमुक्त स्वभाव तथा विमर्शात्मकता ही उसकी परमेश्वरता है। इसी के प्रभाव से वह सदैव सृष्टि एवं संहार आदि के प्रति उन्मुख बना रहता है। यदि उसमें सृष्टि एवं संहारादि के प्रति उन्मुखता न होती तो वह सून्य गगन के समान जड, रिक्त तथा अनीश्वर होता। यह विमर्शक्ष्पता अथवा वितिहपता उसका स्वातन्त्र्य कहलाता है। अपने से भिन्न किसी भी वस्तु की अपेक्षा के बिना ही सृष्टि, स्थिति तथा संहार आदि क्रियाओं का चलते रहना भी उसके स्वातन्त्र्य का विलास है।

अहैत वेदान्त में ब्रह्म को शान्त एवं स्पन्दहीन माना जाता है। इसका कारण यह है कि यदि ब्रह्म में स्पन्दशीनता की सत्ता स्वीकार करें तो उसमें परिणमनजीनता की शंका हो सकती है। परन्तु प्रत्यभिज्ञा दर्शन के अनुसार परिषूण एवं स्वतन्त्र सत्ता में विकार के निए कोई स्थान नहीं। परिपूण में सब कुछ नमा नकता है और स्वतन्त्र सब कुछ कर सकता है। अतः परमेश्वर अपने अहै त और अभिन्न महाप्रकाश के भीतर विश्वमयी लीला का अबभासन करता रहता है और गुद्ध प्रकाश बना रहता है। उसकी गुद्ध प्रकाशमयता में कोई अन्तर नहीं आता। सतत् गित से स्थिर रहने बाली उमकी गुद्ध प्रकाशता उसका अचल स्वभाव है। इसी स्वभाव के कारण बहु कालिनरपेक्ष होकर एक ही स्वस्प में स्थिर रहता है। उसके स्वभाव का एक दूसरा पहलू भी है। वह है उसकी परवेश्वरता की अनुपम, अनीम तथा परिपूर्ण कींडा जिसके कारण पंचकृत्यों की लीला का अभिनय चलता रहता है। वस्तुतः वे दोनों उसकी परमेश्वरता अथवा स्वातन्त्र्य के दो छोर हैं। एक उसका प्रकाशस्व होने का अविचल पहलू है जिसके कारण वह 'शिव' कहलाता है तो दूसरा पंचकृत्य-विधान की दृष्टि से उसका सतत् प्रवृत्तिकारी पहलू है जिसके आधार

पर उमे 'शिक्त' को जाता है। शिक्त उसकी झानात्मकता है ॥ र शिक्ति । क्रियात्मकता । शिवता उनकी स्विरता है और शिक्ता गिर्शितना । वह एक साथ ही स्थिर भी तथा अविनल भी है और गिरिशीत भी । शिवता की रफट अभिव्यक्ति में शिवता अस्फट हो जाती है और अविनला की सफट अनिधातित में शिवता अस्फट हो जाती है। सूबम दृष्टि से देखें तो वे दोनो भाव नतत् गति से अभिव्यक्त होते ही रहते हैं। उनके बीच परस्पर कोई कालकन तो है ही नहीं। परपश्चर एक याथ ही अविनल और विश्वोत्तीण जिब्ब भी है तथा गिरिशीत और विश्वमय अविन स्प भी । (स्तुत: इन दोनों पहनुओं न किसी प्रकार का भेदात्मक सम्बन्ध उहर नहीं सकता; । योकि दोनो परस्पर संभा अभिन्त है तथा एक दूसर के अभिव्यंत्रक एवं परि-पीवक है।

मोज्यर की गल्तिमत्ता में क्रियात्मकता की अभिक्यक्ति होती है। इसी हारण वह गतिशीलना कहलानी है। गति शब्द से अभिप्राय पेटी स्थूल पदाओं की सवर्णकी तथा वे नहीं लेगा चाहिए। न ही दसे गुल, दूरण आदि मानग्यति ही जनजना चाहिए। इसी प्रकार महिनाबरूपा यक्ति को आण सम्बन्धिनी कृतिवयासा नित्रा आदि गति भी समजना उचित नहीं होगा । व तीनो प्रकार की गीवसा कियत - गतिया होती है और उनका अवभाग केवल बैन की भूमिका में सम्भव होता है। युद्ध सुवित् को शक्ति स्था गति तस्तुतः वेसना के विमर्श की गति है। इसे बेयना का आनन्दात्मक वगत्यार कहा जा नकता है। गढ़, असीम तथा परिपूर्ण चेतना को सबैव स्वात्मविसर्भ होता ही रहता है। उसका विमर्शन ही उसकी सूध्मतर क्रिया है। बही उसकी गात-जीलना ? । मटेटबर की इस गतिबीलना को विकास व से स्वतः नाम दिया गया है। यहाँ स्पन्य एक गांध जलने वाली अन्तर्गं भी और बहिमं भी गीन को कहा जाता है। इसी स्पन्द के प्रभाव से परमित्रय सतत् मित से अपनी विश्वो-त्तीर्यता का विमर्श करता है भार यह उस स्पन्द की अन्तर्मुकी गी। होती है। साथ ही साथ बह इस स्पन्द ही की महिमा से अपनी विध्यमयना का भी मूध्यतर विमर्श करता रहता है। यह उस स्पन्द की बहिर्म्सी गति होती है। इन दोनो विमर्गीका स्वरूप उस अनेद की वजा में केवल एकगान, गुद्ध, असीम और परिपूर्ण 'अहम्' ही होता है । विष्वमसता की अभिव्योग्त के प्रति जो उनकी उन्मुखता का विमर्श होता है वही उमकी उन्छ। का व्याधारण करता है। बाराश यह कि महेश्यर को अपनी शक्ति को पूर्णसभा अभिध्यक्त अरने की उरला सदैव होती रहती है। यह सदैव इस इरला से अधिशत रहता

ह । यह उत्तर भी जा आगे स्पन्दन करती है, ता गुद्ध प्रकाश के नीतर एक-माघ 'शहम्' के रूप में ठहरा हुआ अखिल जगत् 'इदम्' के रूप में भी अवशासित होने लगता है।

भ तरार हम रेगते १ कि 'काल एवं 'काल' दोनों ही विषय-प्रांत्रया में उत्तर एवं ने जुड़े हुए हैं। इनके दिना ि श्व-अवस्था अथवा जोवन-सचार करना नहीं है। प्रत्याचादी का वस्तुप्रद्या गर्था प्रणानियों में महारा की परिकालने वृद्धमान् जगत् की उत्तर्भन एवं दोष की दृष्टि में राजकर की गर्दी। जब रेखना यह है कि मापा में 'काव' तथा 'अकाल' मिद्धारा कहा तक विश्वनान १ तथा विषय-रचना-योध में उनकी क्या उपादेपता एवं भूमिका है।

### माया में काल तथा अकाल के उद्मावक तत्त्व

प्रत्यानिका दर्शन में जगुत्र मुख्टि का अधिष्ठाना अनन्त को माना गया है। अवस्य माधा में श्रोग उत्पन्न करके उसे पांच तत्त्रों में विभवा करते हैं। इन पाँचों ो भाषा का विस्तार कहा जा सकता है। उनमें यांचों तस्य कंनुक कह गांवे हैं। इनमें से पांच का कंचुक 'काल' कह नाता है। यह काल वस्तुतः प्रमाना के स्वरात में सकोच उत्तत्व करदेता है। प्रमाना बास्तव में गुद्ध एव असीम महिता । किन्त मारा जब उसके भीतर संकीच का अवभाग उतान्त करती है तो बहु उसके प्रमाव से ऐसी कलाना करने लग जाता है कि 'स आ , 'स हा, पा हो के मार्' पादि । सर्वितस्वस्य होने के कारण प्राणी वस्तृतः एक क्रमरिति वन १। परना महेरवर की उस काल शक्ति के प्रवास से जो राम को ाकाशिए परने के प्रति उत्माय धनी राजी है और माया की भूतिका मे अप तालाच पंग अभिव्यान करती है, यह अपने ऊपर क्रम की कल्पना करता है और उस कल्पना की नुदूर करके ऐसा समझ बैटना है कि 'स लां, 'में हूँ', 'भ होऊँग स्वादि।<sup>12</sup> प्रमाना की कमकरना के जाभाग ना कारण होंगे के कारण उसका गहीच काल तनद कहलाला है। व्यवहार में तो। क्रमणाला ही काण बहु तती है। क्रियाओं के बैक्टिय के आधार पर तो कालकन का कल्पता भी जानी है और मनिवैचित्रय के जाधार पर देशक्रम की । 13 इन दोनो ही जमी का जाधार नम्बन्ध हपना है। नम्बन्ध भी वस्तुनः करुपना पर आधारित है। राजा पर स्वामित्व की कन्दना एक पृत्रम् कन्पना र और मेवक पर नेवकत्व का कल्पना पृथक्। नेवक स्वयं मेवक नहीं। वह राजा सपी प्रभूकी वरूपना की अपेका से सेवक है। इसी प्रकार राजा का स्वासित्व भी ाजा का नैसर्गिक स्वभाव नहीं जहां जा सकता। ये पक पर सेववता की करपना ही राजा के स्वाधित्व की कत्यना का आधार है। अधान व दोनी सम्बन्ध अन्योत्याश्चित हैं। कियो कर्यना करने वाले प्रमाना की संवित जब राजा और नेजक दोनों परस्पर मिल पदार्जी को ज्यान काली हुई। उन दोनों की परस्पर नापेक और अनुमन्धानात्मक कन्पना को आभाधित करती है तब राजा का आभाग स्वासी के रूप में और सेवक का आभाग सेवक के रूप मे होता है। 14 बास्तव में इस सम्बन्ध-कलाता में राजा और नेवक दो ही पदार्थी की नत्ता है। उनके परस्तर न्यामि-नेयक भाव नम्यन्थ की कोई भी सत्ता नहीं। बह तो प्रमाना के मानप-परल पर प्रकट होने बाला भाव है। प्रमाना जब अनेक पदार्थों को अपनी कल्पना-लोक में एक नूत्र में आबद्ध कर लेता है तो उन पदार्थी के परस्पर सम्बन्ध का आजास हो जाता है। 15 इस प्रकार अनेकता में एकता का कल्पनात्मक विशेष विमर्श ही वस्तृतः सम्बन्ध कहनाता है। कल्पना के गमार में कल्पना ही के प्रकाश ने आभागित होती हुई काल्पनिक नम्बन्धरूपता के आधार पर तिस्व के नमस्त स्वयहार चलते है। इस सम्बन्धहपना के दो और प्रकार हैं -कालक्रम नथा बेगक्रम। स्वय सम्बन्धकृतना गया ये दोनों प्रकार के क्रम प्राणियों के सबक्ष पर इता आकड़ हो चुके हैं कि वे उन तीन कलानाओं ने मुक्त कोई भी व्यवहार करने ही नहीं। जो कुछ कर्न् तब अथवा जानत्व व्यापार है उन नव पर वे नानों ब्याप्य रहते हैं। काल-सम्बन्ध तो प्राणी के स्थक्त में ी जीतप्रीत होकर रहता है, फिल्त् देश-सम्बन्ध उसे स्थल या सुदम गरीर के द्वारा ही व्याप्त कर तेला ह। हमारे जपर उन नीन कल्पनाओं के उस तरह से आरूट होकर रहने के आधार पर कुछ अधनातन भौतिक बैजातिकों ने इन सीनों को नित्यतिक पदार्थ नान लिया था । परन्तू अब यह धारणा गर्नः गरीः परिपतित होती जा रही है।

इस प्रकार हम देखते है कि महेश्वर की कालगक्ति की अभिन्यक्ति हारा को किया-यैविया का जाभाव होता है, उनी के आधार पर पालक्रम की कल्पना की जाली है। जीवन में कुछ पटनाओं का क्रम निभा होता है, जैसे— मूर्वीदय, यूर्पास्त आदि। किन्तु कुछ ऐसी अनेक घटनायें होती है जिनका कोई नियन क्रम नहीं होता. येमै प्राणियों के जन्म तथा मरण, मृज्यहुम, समनागमन, पायन-जागरण आदि। इस प्रणार लोक-जीवन में नियन घटना में के क्रम से धनियन घटनाओं का मानन करके ही हम कालिक व्यवहार करने है कि 'उपा दो घण्टे पड़नी रहीं, 'भानस भी वर्ष तक जैसा रहां, 'पूर्ण रान आधी चलती रहीं आदि। विद्या का प्रकार क्रमक्पना ही कालिक व्यवहार का आधार है। किन्यू कम नो मङ्गितन प्रवर्णों में ही हो सकता है और सकोच का अवभाग माना के कारण होता है। काव भी नाया का विस्तार है जो

प्रमाता के स्वस्त्य में विस्तार उत्पन्न करके उसके अन्य कचुकों, कला और विद्या, को भी ब्याप्त कर लेला है। यह कला और विद्या द्वारा अपने प्रमयों के भीतर भी कालक्रम का संचार करता हुआ उन्हें काल के भीतर ही उन प्रकार जानता और करता है कि अमुक बस्तु थी, अमुक है, अमुक होगी तथा अमुक कावे की किया, अमुक को करना हं, अमुक को करूगा आदि। प्रमाता पर काल की कल्पना का परिणाम यह होता है कि माया के क्षेत्र में ऐसी कोई भी वस्तु नहीं होती जो कालकलित न हो।

इस प्रकार यह स्पष्ट हो जाता है कि समस्त लोक-व्यवहार काल हारा संचालित. संक्रमित एव नियन्त्रित है और उसके पीछे प्रेरक गवित है— नावा । अपने भेदमलक स्वभाव तथा तिरोधानकारा दृष्टि के कारण मावा प्रमाता मे भेद-दृष्टि अथवा संकोच उत्पन्न करती है, जिसके कारण उसे अपने से अनिन्न विश्व भिन्न जंगा प्रयोत होने लगता है, और एम सकीच की अभिव्यक्ति वह काल के माध्यम से करनी है। इस प्रकार भाषा के अवच्छेदक तत्व के सप में काल विश्व-प्रक्रिया में अनिवार्य भूमिका निभाता है। उसके बिना विश्व हे कर्युत्व अथवा जानुस्य व्यापारी की अभिव्यतित सम्भव नष्टी। जलांतक अफाल तत्त्व मा प्रत्य है उसके अपूर भी मावा में विद्यमान हैं। माया परम-पूर्ण तथा अकाल परमेश्वर की स्थायन्त्र्य गवित का नाम है। इसकी असि-व्यक्ति वह कालनिरपेज होकर करना है। यह स्वातन्त्र्य उसकी अनन्य रच्छा है. तथा यह विच्य उस उच्छा का प्रमार (अतन्य उच्छा प्रमरः)। अतः वह जब भी चाहना है उनकी अभिव्यक्ति कर देता है। यह उच्छा भी जब आगे स्पन्दन करती है तो गुड़ प्रकाश के भीतर एक मात्र 'अहम्' के रूप में नियत, बिग्य, 'इदम' के रूप में प्रकाशित तो उठता है। 'अहंभाव' प्रमान्ता होती है बोर (इब भाव' प्रमयता। जर्नै: जर्ने: इस प्रययता का आभास रफट एव स्फट-तर होने लगता है आर प्रमानृता का आभाग आंग होने लगता है। आनामी भृमिका में स्वत्दन के प्रभाव ने प्रमेयता प्रमातता ने सर्वथा पृथक क्य मे आभासित होती है। यह दशा पूरे भेद की दशा होती है। इस स्कट भेष की बगाम प्रमात तत्व को पुरुष और प्रभव तत्त्व को प्रकृति कहने है। इस म्फट भेद के अवभागन में माया का प्रभाव प्रकट होता है। प्रस्वितज्ञा दर्शन में संबिद्धाता का तिरोधान करने वाचा एवं प्रमाना में भेद-दृष्टि उत्पत्न करने बाली जनित को नाया कहा जाना है। उन मावा की मुख्टि भी न्यन्द की आगे-आगे बरने वाली बहिमंत्री गति ने होती है। स्पन्य की उसी गति के आगे प्रकृति का परिणाम होता है और क्रम ने सार्य शास्त्र के तेईस विकृति तत्त्वों की सृष्टि होती है। उन तत्त्वों से अनन्त प्रकार के अपनों, भावों तथा शरीरों की मृष्टि भी स्पन्द की ही गित से होती है। यह समस्त मृष्टि स्पन्द की बिहर्मणी गित ही से होती है। उसकी अन्तर्मुकी गित से ये पच्चोगों तत्त्व और इन तत्वों से उपर के सभी तत्त्व भी क्रम ने पुनः गृह सिवत् के भीतर विलीन हो जाते हैं।

इस सृष्टि और संहृति के क्रम में तीन मन्य भूमिकायें अभिव्यक्त होती हैं। पहली मूमिका शक्ति भूमिका कहलाती है। यह सर्वथा अभेद की भूमिका होती है। दूसरी भूमिका में गुद्धप्रकाण कपी प्रमाता के भीतर ही प्रमेय का भी आसास होने लगता है। परन्तु दोनों का अभेदभाव भी प्रकट होला रहना है। अथान् यह भेदाभेद की भृषिका होती है। दूसरे शब्दों में यह विद्या भूमिका करलाती है। वेदान्त में विद्या का अभिप्राय 'अर्ट्टन जान' से होता है किन्तु ग्रंब मत में इस गब्द से कई अथों की अभिव्यक्ति होती है। सेद और अभेद की मिला-बुजी युध्यिको यहां शुद्ध विद्याकहा जाला है। इस भूमिका के प्राणी जगत् तथा अपने जापको 'अहम् इदम्' अथवा 'इदम् अहम्' के रूप में देलते हु। अर्थात् इस अमिका में भेद आर अभेद दोनों दृष्टियाबना रहती हैं। तीसरी मुमिका सर्वया भेद की भूगिका होती है। यह भूमिका नाया-भूमिका कहलाती है। वेदान्त में मात्रा ब्रह्म की निध्या उपाधि साब होती है जिसमें मुक्त होकर वह उच्चर के रूप में प्रकट होकर सृष्टि सहार आदि ब्यापारों का निष्पादन करना है। किन्तू काल्मीर जीव जर्जन में माया का परिष्ठेक्ष भिन्न १ । बह तुन्धों का उपादान कारण होन के कारण माया तत्त्व है, स्वात्मस्यस्य की भेरदधिट स्वी जावरण होने के कारण माथीय मत है, भेदप्रथा की विधानी होने के कारण माया भूमिका है और अकाल एव परि-पूर्ण पर्भेश्वर का सामर्थ्य-साव होने के कारण मात्रा शक्ति है। इस प्रकार अनेक ग्यों में अनिध्यत हो कर माया बिज्य का प्रथन तथा इसके अनेक ब्यापारों का निष्पादन करनी है । इसमें काल तथा अकात दोनों ही तस्य अनस्य भाव से विद्यमान है और उनकी गनिजीलना अथवा स्पन्दन विज्य के नाना व्यापारों के रूप में अभिव्यक्त होता है। कात के माध्यम ने यह भेर-दृष्टि तथा अगुड गृष्टि एवं अकाश के माध्यम ने अभेद-दृष्टि और गुड गृष्टि उत्पन्न करती है, वसोंकि अकाल स्वयं परमेश्वर हैं और परमशिव के रूप में वह शृद्ध सिप्ट के अधिष्ठाता हैं।

इस प्रकार माया विज्ञ-प्रक्रिया के नियामक तस्त्र काल के बाण्यत एव अभाज्यत दोनों क्यों की बिनियोजना-प्रक्रित के रूप में अभिव्यता टोकर विज्ञ-रचना-बोध एवं नाना वैचित्र्य का अवभागत करती है तथा नेद है माध्यम ने अभेद की प्रतीति उत्पन्त करके पूर्णाद्वैत की प्रतिष्ठा करती है। नाथ ही विश्व के विषय में वह एक यथार्थमृतक व्यावदारिक एवं उपयोगिता-वादी दृष्टि को जन्म देती है जिससे जीवन, जगत् तथा जगदाधार तीनों के सम्बन्ध को नहीं परिप्रेक्ष में समझ कर हम जगत् के प्रति मिध्यात्व जयवा भ्रम एवं वैयर्थ्य (शुन्यता) की भावना छोड़ दें और विश्व को एक नार्थक एव सारभूत सत्ता के रूप में स्वीकार करें।

### सन्दर्भ एवं टिप्पणियां

 यस्मादर्वाक्संवत्सरोऽहोमिः परिवर्तते । तहेवा ज्योतिषां ज्योतिरायुहींपासतेऽमृतम् ।

वृहदा० उपनि०, 4.4.16

 द्वे बाच ब्रह्मणो रूपं कालश्चाकात्तश्चाथ यः प्रागावित्यात्योऽकालो-कलोध्य य आदित्याद्याः ग कालः सकलः ..........।

मैता० उपनि०, 6.15

3. तस्य क्रमाक्रमकलनैव कालः स च परते व्यर एव जन्त नीति, तद्भागनं च देवस्य कालीनाम शक्तिः।

तं० साण, प० 45-46

 अध्वनः कलनं यत्तत्क्रमाक्रमतया स्थितम् । क्रमाक्रमी हि चित्रैक कलना भावगोचरे ।।

तंत्रा०, 6.6

- 5. पद्धि लोकइयत्तापरिच्छन्न बस्तु घटादि तद् अन्तबद् दृष्टम् । शां० भा०, 2.2, 41
- 6. वर्गसां, क्रियेटिव माइन्ड, पृ० 14
- 7. वर्गसां, क्रियेटिव माइन्ड, पू० 222
- 8. मैत्रा० उपनि०, 6.1.15
- 9. कार्यकारणस्यातिरिननस्यात्मनः नद्भावः अञ्चलायादिसंसार-धर्मातीतत्वं विशेषः।

यां भार, 3·2, 23

तदेवं व्यवहारेऽपि प्रमुर्देहादिमाविशन् ।
 भान्तभेवान्तरथौंधमिच्छया भासयेत् वहिः ॥

ई० प्र०, 1.4.7

 यावस्था भरिताकारा भैरवी भैरवात्मनः । तद्वपुस्तत्त्वतो ज्ञेयं विमलं विश्वपूरणम् ॥

वि० भै०, 16

12. काल : क्रममासूनकृष् प्रमातिर विज्ञम्भमाणस्तवनुनारेण प्रमेयेऽपि प्रसरति । योऽहं कृशोऽभवं स स्थूलो वर्ते, भविष्यामि स्थूलतरः इत्येक्सात्मान अवस्य क्रमचन्तिक वरामृगम्तत्व, सारिर्णः प्रमयेऽपि भूतादि रूपं क्रमं प्रकाशयति ।

ई० प्र० वि०, 3.1.9

मूर्ति वैचित्र्यतो देशक्रममाभासयत्यसौ ।
 क्रिया वैचित्र्यनिर्भासात् कालक्रममपीश्वरः ।।

ई० प्र० वि०, 2.1.5

 भेदाभेदात्मसम्बन्धसहसर्वार्थसाधिता । लोकपाका कृतिर्यस्य स्थेत्व्यसा न स्तुमः शिवम् ॥

सं० सि०, 1

 स्वात्मनिष्ठा विविक्ताभा भाषा एकप्रभातिर । अन्योत्यान्ययम् वैवत्यवद्यः सम्बन्धधीपदम् ।।

ई० प्र०, 2.2.4

16. य त्यस्त्या परिनिष्टिणा आकामाः निद्धाः नक्या चन्द्रमुर्यादीना नाम्यारमित्नकाकृष्टवादीनां शीलोष्णादेः परभृतभू दिव्यानादेः त एव कालः । वर्ताद्वपितिष्टिच गमनपटनादि नैरियस्त्या परिनिष्टीयने, परिवर्ते देशि देशकम्, स एव च सुर्यादीना स्वभाविदेशस्त्रस्तः परमार्थतः क्रमो । नान्यः कश्चित् क्रमो नाम । क्रम एव च कालो, नान्योऽसौ कश्चित् ।

ई० प्र० वि०, 2.1.3

## सन्दर्भ-स्रोत

#### आगम-ग्रन्थ

मालिनीविज्ञवनत्र, काइमीर-सम्ब्रत-ग्रवावली विज्ञानभैरव (विवोपाध्यायकृत टीका सहित), काइमीर-संस्कृत-ग्रंथावली स्वच्छत्वतस्त्र, काइमीर-संस्कृत-ग्रन्थावली

#### जत्यभिज्ञाद**शं**न

अभिनयगुरतः वैष्यर-प्रत्यभिज्ञाविसींगनी--- 2 लण्डः, कारमीर-संस्कृत-स्रवादली

अमिनवरुप्त, रंग्यर प्रत्यभिकाविमांतिनी 1-3 (प्री० कु० अ० नुब्रह्मण्य-अध्यर तथा छा० कांतिचन्त्र पाण्डेय द्वारा प्रत्यभिज्ञाकारिकाओं एवं भास्करी यदित सम्पादित एव अंग्रेजी में अनुदित), ज्लाहाबार

अभिनवगुप्त, ईप्यर-प्रत्यनिज्ञावियृत्तिविम्जिनी, कार्यार-सर्ह्या-संवायली

अभिनवगुष्त, तन्त्रालोक 1-12, काश्मीर-संस्कृत-ग्रंथावली

अभिनवगुन्त, तन्त्रसार, काइमीर-तस्कृत-ग्रथावली

अभिनवगृत्त, परमार्थसार, कारमीर-सन्कृत-ग्रंथावली

अभिनवगुष्त, पराधिशिकात्रियृति, कार्यार-संस्कृत-ग्रंयायली

अभिनवगुन्तः महार्थमंत्री (महेज्वरायसः कृत परिमलव्याच्या गहित), कारमीर-संरक्रत-प्रवासली

अभिनवगुप्त, गालिनीविजयवार्तिक, काश्मीर-सम्कृत-ग्रन्थावली

अभिनवगुप्त, नीलमत, चौखम्भा, वाराणसी

अभिनवपुरत, नेत्रतंन, काल्मीर-संस्कृत-प्रधायली

उत्पल, विवन्नोत्रावली (क्षेमराजकृत टीकायहित) चौवन्मा, वाराणनी

उत्पल, सिद्धित्रयी, काश्मीर-संस्कृत-ग्रंथावली

कृष्णद्वैपायन व्यास, श्रीमद्भगवद् गीता, गीताप्रेस, गोरखपुर

भट्ट कल्लट, स्पन्दकारिका, काश्मीर-संस्कृत-ग्रन्थावली भट्ट नारावण, स्ववचिन्तामणि, काश्मीर-संस्कृत-ग्रन्थावली

बरदराज, शिवसूत्रवातिक, काञ्मीर-संस्कृत-ग्रन्थावली

गोमानन्द, शिदृष्टि (उत्पलकृत वृत्ति सहिन), काश्मीर-संस्कृत-संवाबली क्षेमराज, प्रत्यभिज्ञाहृदयम्, काश्मीर-सस्कृत-संवाबली क्षेमराज, प्रत्यभिज्ञाहृदयम् (जयदेवसिंह्कृत अग्रेजीअनुवादसिन), मोनी-लाल बनारसीदास, दिल्ली केल्याल प्रत्यभिज्ञाहृदयम् (जयदेवसिंहकृत, हिन्दीअनुवादसिह्त),

क्षेमराज, प्रत्यभिजाहदयम् (जयदेविनहज्ञत, हिन्दीअनुवादसहित), मोतीलाल वनारसीदास, दिल्ली

क्षेमराज, प्रत्वभिज्ञाहदयम् (विद्यालप्रसाद विषाठीकृत हिन्दी-अनुवाद, विस्तृत भूमिका तथा टिप्पणियो-सहित), नेजनल पब्लिशिंग हाउस, दिल्ली

क्षेमराज, जिवसूत्रविमशिनी, काश्मीर-संस्कृत-ग्रन्थावली क्षेमराज, रपन्यनिर्णय, काश्मीर-संस्कृत-ग्रथावली क्षेमराज, षट्जिशत्तत्त्वसन्दोह, काश्मीर-संस्कृत-प्रथावली

### शैवोतर मूल ग्रंथ

अल्लम प्रन. प्रमुलिंगलीला अपय दीशित, सिद्धान्तलेगसंग्रह, चौलम्भा, वाराणसी अपय दीशित, उपनिषय् नग्नह. मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली ईण्यरकृष्ण, सांस्वकारिका, प्रो० प्रजमोहन चतुर्वेदीकृत हिन्दी-अनुवाद एवं विस्तुत व्याख्या-सहित, नेशनल पव्लिक्षिंग हाउस, दिल्ली वन्त्रण, राजनरंगिणी, हिन्दी प्रचारक-संस्थान, वाराणमी नागार्जुन, माध्यमिक कारिका, विव्लिओथिका बुद्धिका सञ्चन्दन सरस्वती, अद्वैतनिद्धि, बम्बई संस्करण माधव, सर्वेदर्शन-संग्रह, आनन्द आश्रम प्रेस, पूना रामानुज, श्रीभाष्य, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई रणुगाचार्य, सिद्धान्तिज्ञामणि वाचस्पति मिश्र, भामती, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई शंकर, ब्रह्मस्वभाष्य, निर्णयसागर प्रेस, बम्बई

### हिन्दी ग्रंथ

काल्बिचन्द्र पाण्डेय, स्वतन्त्रकलाशास्त्र, चौखम्भा, वाराणमी गोपीलाथ कविराज, भारतीय संस्कृति और साधना, बिहार राष्ट्रभाषा परिणद्, पटना तिलक, गीता रहस्य, पुणे बलजिन्नाथ पण्डित, साम्बो, काश्मीर शंबदर्शन, श्री रणशिर केन्द्रीय संस्कृत विद्यापीठ, जम्म

राधाकृष्णन भारतीय दर्शन, 1, 2 राजपाल एण्ड संग, दिल्ली रामकृष्ण गोपाल भण्डारकर, वैष्णय तथा शैवमत, पुणे मुरेन्द्रनाथ दान गुन्त, मारतीय दर्शन का इनिहान 1-5, राजस्थान हिन्दी ग्रन्थ एकादमी, जयपुर

#### अंग्रेजी ग्रन्थ

अरिबन्द, लाइफ डिवाइन, अरिवन्द आश्रम, पांडिचेरी अनिल कुमार राय चौधरी, द डॉक्ट्रिन ऑफ माया, कलकत्ता बी० भट्टाचार्य, शैविज्म एण्ड द फैलिक बल्डे, आई० वी० एच० कम्पनी, कलकत्ता

वर्गमाँ. वियेटिव उवोल्यूयन

सीं० डो० शर्मा, ए क्रिटिकल सर्वे आंफ इन्डियन फिलॉसफी, मोतीलाल बनारमीयाम, दिल्ली

सी० हयवरन राव, श्रीकरभाष्य

डयुसन, सिन्टम आफ द वेदान्त, एडिनवरा

हैं जी को बेल एण्ड एस र ईं र गरु, सर्वेदर्शनसंग्रह (अग्रेजी अनुवाद)

एफ० एच० ब्रैंडले, अपियरन्स एण्ड रियलिटी, ऑक्सफोर्ड

हरीपाद चक्रवर्ती, पागुपत-सूत्रम्,

एच० डी० लेबिस, द स्टडी आफ रैलीजन्स,

एन० एन० कौन, ए नवें आंक द औरिजन आंक द पिउपल ऑफ काइमीर, काइमीर टूडे, 3 . 1, सित० 1958

शैरु बनेटन फीबर एण्ड जिलियम हारोज्, रिनजन इन फिलाँसाफिकल एण्ड करूनरल पसंपेक्टिब, न्यूयाकं

जदुनाथ सिन्हा, स्कूल्स ऑफ दौविज्म

जदुनाथ सिन्हा, प्रावलेम्स ऑफ पोस्ट शकर अद्वैत वेदान्त,

जिरु बद्रप्पा, कार्रमार शंबिज्य, प्रसरंग, यूनिवर्सिटी आंक्र मैसूर

जे० डब्ल्यू० डूने, ऐन एक्स्पेरीमेन्ट विद टाइम

कास्तिचन्द्र पाण्डेय. अभिनवगुप्त, ऐन हिस्टारिक्त एण्ड फिलांसॉफिकल स्टर्डा, नायमभा, वाराणमा

एल० एन० धर्मा, कार्य्मीर राजिज्ञ, भारतीय विद्या प्रकाशन, वाराणसी नेवटागार्ट, व नेवर आह एकिजस्टेन्स एम० एस० स्टीन, राजतरंगिणी (अंग्रेजी-अनुवाद)

एन० म्रोज मुदलियार, द रेलेवेन्स ऑफ शैव सिद्धान्त फिलॉर्सफी, अन्तमनार्व युनिवर्गिटी

आरं ही रानाहे, ए कस्स्ट्रेक्टिय मर्वे ऑफ उपनिपदिक फिलॉमॉफी, भारतीय विद्याभवन

आर० ही० रानाडे, वेदान्त द किसनेशन ऑफ इन्डियन थाट, भारतीय विद्याभवन

राधाकुम्बनः हिस्त्री आंक किलासफी : ईस्टर्न एण्ड वेस्टर्न, जन्दन स्थ रोना, द कान्सेप्ट आंक साथा फाम वेदाज् टूद ट्वेंटियथ सेन्चुरी, एशिया पब्लिशिंग हाउस

रसेल, वी, प्रॉबलम्स ऑफ फिलॉसॅफी, लन्दन रसेल, वी, आवर नालेज ऑफ द एक्सटर्नल वर्ल्ड, लन्दन नर जान मार्जन, मोहन-जो-दड़ो एण्ड द इन्डस बैन्दी निविलाइजेशन एस० नी० सामरपंकर, प्रोसीडिंग्स एण्ड ट्रान्जेक्सन्स आंफ सेबेन्ध आल इण्डिया ओरियंटल कान्फ्रेन्स, 1953

एस० सी० रे०, दी अर्ली हिस्ट्री एण्ड कल्चर ऑफ काश्मीर एस० एस० सूर्वनारायण शास्त्री, शिवाद्वेत आंफ श्रीकण्ड स्वामी श्री कुमार, द लिंग ऑफ बीर शैविज्म, 'प्रबुद्ध भारत' अप्रैल, 1942

# नामपदानुक्रमणी

अगस्त्य 16 अच्यतप्रेक्ष 98 अचिन्त्यभेदाभेद 90, 102-04 अद्वैत 8, 17, 58 अद्वैतवाद 96, 157, 162 अदैतप्रस्थान 82 अदैतसिद्धि 141 अद्वैतवेदान्त 33, 83, 145, 186 अनन्तराम 98, 109 अन्ग्रह (अरुल) 5, 12 'अनुभवसूत्र' 15, 18 अपोहनद्यक्ति 36, 40, 44, 60, 77, 121, 178, अभिनवग्रत 25, 34, 37, 40, 43, 44, 46, 61, 63, 146, 149, 155, 156, 157, 161, 162, 171, 178, 179 अरस्तू 54, 168 अल्लम प्रभ 15, 17 अध्यतिरेकिणी शक्ति 62 अइवघोप 76 अबुद्धोध्वा 62, 177 अच्टाह्यायी 183 अहं प्रत्यवमशं 42, 126, 127

आनन्दतीर्थ 98 आनन्दोपाय 171 आभासवाद 66, 67, 72 इण्डियन थॉट 141 ईश्वराद्वयवाद 156, 158, 160, 174 ईश्वराद्वयवादी 45, 61, 62, 78 ईश्वरप्रत्यभिज्ञा 11, 29, 34 ईश्वरप्रत्यभिज्ञाकारिका 48, 49 ईश्वरप्रत्या भिज्ञाविम शिनी 44, 49, 142 र्रणवरप्रत्य भिजाविवृतिविम्शिनी 44, 181-83 उत्पल, आचार्य 11, 25, 34, 37, 40, 42-44, 63, 146, 178, 179 उन्मेष (उन्मोलन) 21, 146, 149, 150, 153, 161, 186, 187 एकेश्वरवाद 9 एवलीन, ए० 20 ऋग्वेद 27, 143 कपिल 73 कनिएक 23 कल्लट 25 काल-सिद्धान्त 186-203 कॉ, आर० के० 13, 32

#### नामपदान्ग्रमणी

| आणवमल 28                      |  |  |  |
|-------------------------------|--|--|--|
| आणवोपाय 25                    |  |  |  |
| आनन्दगिरि 14                  |  |  |  |
| कील, एच० एन० 21, 32           |  |  |  |
| कौल, मधुसूदन 32               |  |  |  |
| कृष्ण 58, 104                 |  |  |  |
| गोपीनाथ कविराज 137, 154, 159, |  |  |  |
| 182                           |  |  |  |
| गोविन्दभाष्य 102              |  |  |  |
| गीडपाद 82, 83, 86, 157        |  |  |  |
| चन्द्रकीति 68, 69, 76         |  |  |  |
| चार्वाक 13                    |  |  |  |
| चित्सुखाचार्यं 167            |  |  |  |
| चैतस्य महाप्रभ 102, 111       |  |  |  |

छान्दोग्योपनिषद् 14 जीवगोस्वामी 102, 104, 106 जैमिनीय ब्राह्मण 187 डयुसन 117, 118 डेकारं 56 डने 191 तत्त्वमीमांसा 29, 33, 101 तत्त्वोद्योत 114 'तथता' सिद्धान्त 76 तन्त्रसार 80, 81, 144, 171 तन्त्रालोक 35, 44, 50, 80, 171, 180, 184, 185 तमिलनाडु 10 तिरोभाव (विलयन) 75 तिरोधानकरी शक्ति 41, 44 तिलक 57 धैरवाद 123

कोवेल 10, 31 कोंडिण्य 5, 31 कीडिण्य-भाष्य 4, 8 इताइत प्रणाली 98 द्वेत प्रस्थान 82, 98 द्वीतवाद 90, 135 द्वेतवादी 135 धम्मसंगणि 67, 81 धर्मकीति 63 न्यायदर्शन 129, 149 न्यायसुधा 114, 115 नक्लीश पाशुपत 3 नकलीश सम्प्रदाय 8 नागार्जुन 23, 63, 67, 68, 76, 78; 167 निम्बार्क 96, 102, 108,109 निमीलन 21 नीलमतपूराण 21, 23, 27 प्लंदो 55 पतञ्जलि 7 परानिशा 44 परात्रिशिका 34 पराविशिकाविवृत्ति 44 परिणामवाद 86 प्रत्ययवादी 30, 52, 149, 150 प्रतीत्यसमृत्पाद 67, 70, 71, 73, 77, 161 प्रभरंगलीला 15, 18 प्रमेयरत्नावली 102 पंचदशी 141 पाण्डेय, कान्तिचन्द्र 32, 172, 181 पाणिनि 161

'दशक्लोकी' 96 दासगप्त, डॉ० स्रेन्द्रनाथ 4, 9, 14, 31, 115 द्वेत, मध्य का 90 वसव 14, 15, 16, 17 दैतादैत, निम्वार्क का 90, 95, 96 वाइवल एक्सोइस 143 बुद्धघोप 67 वार्नेट, एल० डी० 27 ब्रेडले 87, 168 बीद्धदर्शन 63, 65, 72, 76, 77, 149 बोधि सत्त्व 123 वौद्धधर्म 23, 74, 136 भट्टाचार्य, बी० 4, 31 भंडारकर 14 भामती 174 भारतीय दर्शन 114 भारतीय दर्शन का इतिहास 115 भास्कराचार्य 43, 91 भिन्नवेद्यप्रया 62 महाभारत 22, 31 महायान 67 महेश्वर 6, 7, 8, 19, 38, 44, 45, 52, 61, 67, 75, 132, 133, 146, 150, 161, 164, 177, 179, 186 महेश्वरानन्द 43, 155 मध्वाचार्य 96, 98, 101, 102, 108, 111, 112, 130 माधव, 414 मायिदेव 15, 18

पाशुपत सम्प्रदाय 5, 7, 16 पाञ्चपत सूत्र 5, 8 पोप, जी० यू० 10 बलदेव, पं० 102 वसव-पुराण 14, 15, 17, 18 ब्रह्ममूत्र 9, 14, 95, 99, 102, 117 म्लप्रकृति शिवतसिद्धान्त 20 योगराज 21, 43, 180 रहस्यचिनद्रका 162 रहस्यवाद 140 रहस्यवादी 134, 135, 136 राजतरंगिणी 22 सधाकृष्णन 31, 55, 57, 63, 73, 87, 114 रामान्ज, आचार्य 91, 93, 94, 95, 96, 102, 107, 108, 112, 117 राव, हयवदद 14 रे, एस० सी० 22, 32 रेवणाचार्य (रेणुकाचार्य) 15, 16, 17, 18 रुद्रयामल 34 रूथ, रीना 114 लक्ष्मणगुप्त 25 लक्ष्मीधर, प्रो० 27 लंकावतार 142 लिगधारण-सिद्धान्त 14-16 व्योमांग 19 वस्गुप्त 25, 169

वस्वन्य् 63

मालिनीविजय 33, 35, 36, 38, वस्तुप्रत्ययवादी 30, 58

## नामपदानुक्रमणी

169 मालिनीविजयतन्त्र 46, 47 मिश्र, वाचस्पति 14, 112, 114, 117, 130 मेयता 42 मैक्टागार्ट 191 मैत्रायणी उपनिषद 187 विष्णतत्त्वनिणंय 142 विवरणप्रमेयसंग्रह 120, 142 विज्ञानभैरव 142 वीरशैवमत 3, 13, 17, 18, 19 'वेदान्त तत्वबोध' 96 वेदान्त परिभाषा 113, 181 वेदान्तसार 141 वेदार्थसंग्रह 115 वहदारण्यकोपनिषद् 141, 187 इवेताइवतर उपनिषद् 27, 113, 186 शतक्लोकी 113 शंकर, आचार्य 4, 8, 14, 17, 62, 74, 77, 83, 86, 88, 90, 91, 95, 107, 110, 112, 120, 145, 146, 147, 149, 157, 166, 168, 190 शाक्तमत 3, 19, 20, 21 शापेनहार 165 शारीरकभाष्य 8 शांकरभाष्य 113, 141, 180, 181, 183-85 शांकरवेदान्त 9, 33, 52, 63, 78, 84, 98, 100, 109, 112, 132, 133, 145, 149, 164,

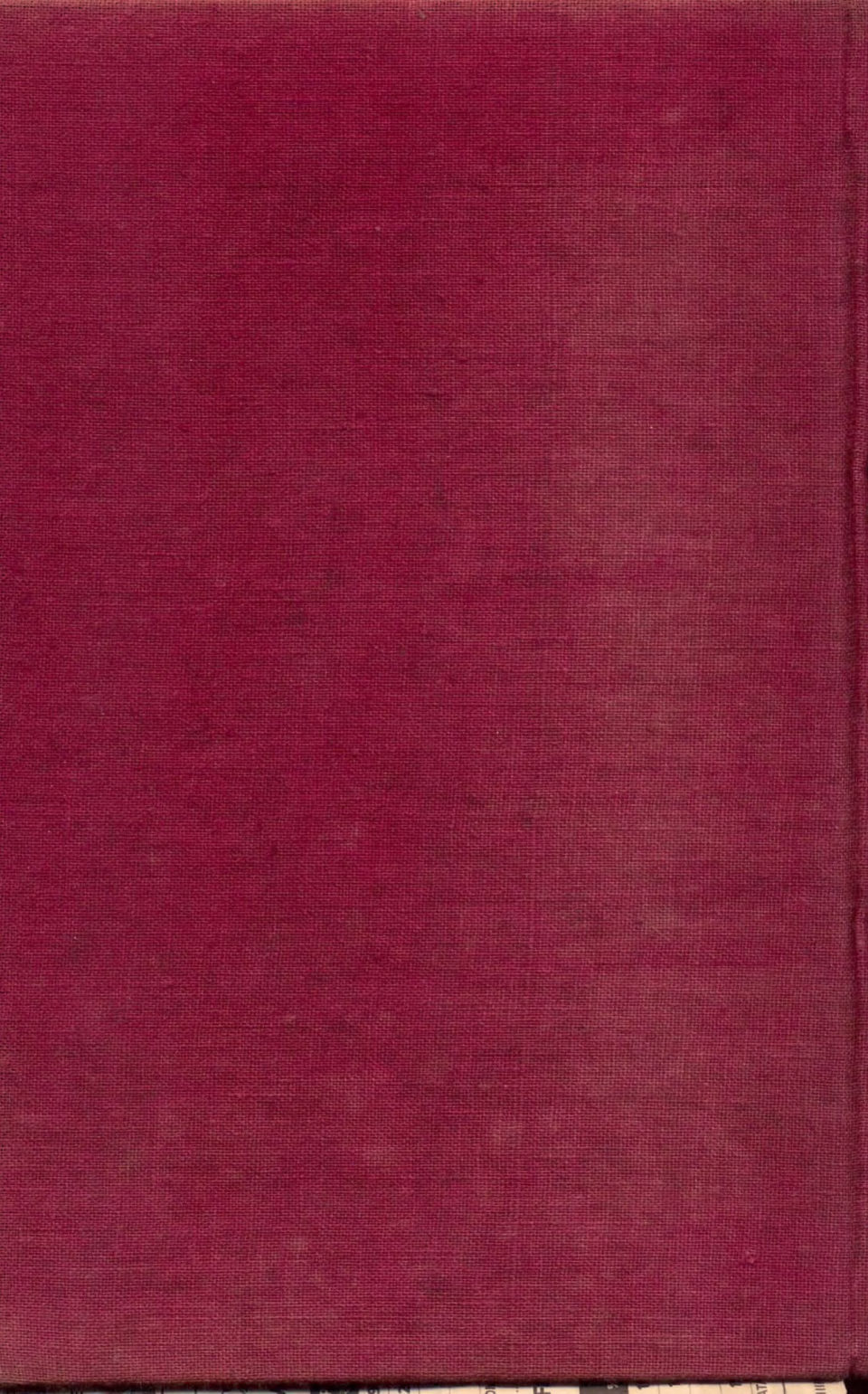
166, 174

बस्तवादी 30, 52, 59, 149 वादरायण 29 वायवीय संहिता 9 विमर्श 154-60, 170 विमर्शम्लक प्रणाली 29 विशिष्टाद्वैत 90, 93, 110 विल्सन 72 शन्यवाद 69, 70, 74, 76 श्रीकण्ठाचार्य 9, 34, 125, 163 श्रीकरभाष्य 18, 114 श्रीपति 14 श्रीमद्भगवद्गीता 54, 58, 79, 127 षडस्थल (सिद्धान्त) 15-19 षड्सन्दर्भ 102, 115 स्तवचिन्तामणि 20 स्पन्दकारिका 25, 143, 182 स्पन्दशास्त्र 26 स्वछन्दतन्त्र 34, 36, 86 स्वातन्त्रयवाद 164 स्वातन्त्रय शक्ति 44, 45 स्वामी श्रीकुमार 31 सरजॉन मार्शल 2,31 सर्वदर्शन-संग्रह 4, 8 'सर्वसंवादिनी' 102 सांख्यकारिका 78, 79 सांख्य दर्शन 53, 55, 56, 62, 72, 75, 136, 146 सिद्धान्तशिखामणि 16, 18, 32 'सिद्धसिद्धान्त पद्धति' 15 सिंह, जयदेव 181 सुफीमत 136

शांकराद्वेत 85' 89, 132, 145, \_ 149, 175 'शिवदृष्टि' 25, 38, 143, 183 शिव-महापुराण 10 शिवसूत्र 34, 47 शिवसूत्रविमशिनी 171 शिवाद्यवाद 35, 116, शिवाद्यवादी 46, 52, 78

13

सूर्यनारायण, एस०, एस० 27 सोमानन्द 25, 29, 34, 35, 37, 43, 44, 46, 63, 157, 178 हर्बर्ट स्पेन्सर 20 हेगेल 54 क्षणिकवाद 65, 66, 74, 125 क्षेमराज 20, 25, 36, 39, 43, 149, 154, 161, 171 शैवसिद्धान्त 3, 9, 10, 11, 12, त्रिकशास्त्र 11, 23, 26, 43, 44, 46



## Latest from Penman....

| Astrology in Aid of Heart Trouble and Blood Pressure             |                         |  |
|------------------------------------------------------------------|-------------------------|--|
| by Dr. M. P. Srivastava                                          | Rs.100/-                |  |
| Pratyabhijna Darsana aur Maya (Hindi)                            |                         |  |
| (A Study of World-Process in the light of Kasl                   | hmir Shaiva Philosophy) |  |
| by Dr. V. P. Tripathi                                            | Rs.140/-                |  |
| Brahmana Granthon mein Pratibimbita Samaj evam Sanskriti (Hindi) |                         |  |
| by Dr. D. K. Singh                                               | Rs.124/-                |  |
| Concept of Dhvani in Sanskrit Poetics                            |                         |  |
| by Dr. P. K. Panda                                               | Rs.120/-                |  |
| Nomads: A Study of the Bay Islanders                             |                         |  |
| by Dr. S. T. Das                                                 | Rs.120/-                |  |
| Satwanti Ka Swarga (Hindi)                                       |                         |  |
| by R. B. Manjul                                                  | Rs.50/-                 |  |
| Quotations for All Occasions                                     |                         |  |
| by J. N. Nangia                                                  | Rs.50/-                 |  |
| Vivada Chintamani of Vachaspati Mishra                           |                         |  |
| by P. C. Tagore                                                  | Rs.180/-                |  |
|                                                                  |                         |  |



## PENMAN PUBLISHERS

24/30, Shakti Nagar, Delhi - 110007